
1 
 

Das Buch Esther 

für die Vorbereitung der Ökumenischen Bibelwoche 2025/2026 

Stand: 06.01.2026 

Inhaltsübersicht 
Einleitung: Warum Esther ein unbequemes, ehrliches Buch ist 
1. Inhalt und Dramaturgie: Die Handlung in sieben Bewegungen 
2. Textüberlieferung: Masoretischer Text, Septuaginta und Alpha-Text 
3. Kanonizität und Rezeption: Warum Esther so oft am Rand stand - und 
doch blieb 
4. Historischer Rahmen und Historizitätsdebatte: Xerxes, Hofkultur und 
'history-like authority' 
5. Gattung und literarische Konzeption: Diasporanovelle, Weisheit, 
Satire, Karneval 
6. Struktur und Erzähltechnik: Umkehrungen, Festgelage, Recht und 
Schriftlichkeit 
7. Figuren und Machtpsychologie: Ahasveros, Vashti, Esther, 
Mordechai, Haman 
8. Themenfeld Identität, Ethnizität und Diaspora: Zwischen Verbergen, 
Sichtbarwerden und Gemeinschaft 
9. Theologie ohne Gottesnamen: Verborgenheit, Vorsehung, 
menschliche Initiative 
10. Gewalt, Ethik und die Zumutung des Schlusses 
11. Purim: Fest, Erinnerungskultur und 'Feiern nach der Angst' 
12. Neuere Forschungsansätze seit den 1990er Jahren: feministisch, 
postkolonial, soziologisch, reader-response 
13. Brücken zur Praxis: Bibelwoche, Erwachsenenbildung, Predigt und 
säkulare Anschlussfähigkeit 
Schluss: Für eine Zeit wie diese 
Auswahlbibliographie (für weitere Vertiefung) 



2 
 

Einleitung: Warum Esther ein unbequemes, 
ehrliches Buch ist 
Das Buch Esther ist eine der schillerndsten Erzählungen der 
Hebräischen Bibel: politisch, satirisch, pointiert, streckenweise 
komisch und zugleich von existenzieller Bedrohung durchzogen. In 
einer Welt höfischer Macht, juristischer Willkür und ethnischer 
Anfeindung erzählt der Text, wie eine jüdische Frau und ihr Cousin 
Mordechai eine Vernichtungsdrohung abwenden. Das Buch ist 
literarisch hoch kunstvoll komponiert. Gerade weil es auf religiöse 
Sprache weitgehend verzichtet, wirkt es vielen Leserinnen und Lesern 
überraschend modern: Es zeigt Menschen, die handeln müssen, ohne 
dass der Erzähler die Deutung mit frommen Formeln absichert. 

Hier werden die wichtigsten Linien und der aktuelle Forschungsstand 
dargestellt. Dabei gilt: Einige Feststellungen sind textlich eindeutig (z.B. 
das Fehlen direkter Gottesnennungen im masoretischen Text), andere 
sind Deutungen oder Mehrheitspositionen (z.B. die Einordnung als 
Diasporanovelle oder die Deutung als "Theologie der Verborgenheit"). 
Ich markiere diese Ebenen bewusst. Wo die Forschung streitet, wird der 
Streit nicht weggebügelt, sondern geordnet dargestellt. 

Der Aufbau folgt einem Weg vom Text zum Kontext: Zunächst werden 
Inhalt, Dramaturgie und literarische Techniken skizziert. Dann kommen 
Textüberlieferung und Kanonfragen, historische Plausibilität, Gattung 
und Struktur. Darauf folgen thematische Kernbereiche (Diaspora, 
Identität, Macht, Geschlecht, Ethnizität), die theologische Frage nach 
Gottes Gegenwart im Schweigen, die ethische Zumutung der 
Gewaltkapitel, Purim als Erinnerungskultur sowie schließlich ein 
Überblick über neuere Forschungsansätze (feministisch, postkolonial, 
soziologisch, reader-response). Den Schluss bilden didaktische 
Impulse für die Bibelwoche und eine Auswahlbibliographie.  



3 
 

1. Inhalt und Dramaturgie: Die Handlung in sieben 
Bewegungen 
1.1 Der Auftakt: Macht, Blick, Kontrolle (Est 1) 
Das Buch eröffnet mit einer Überfülle an Machtinszenierung. Ahasveros 
zeigt Reichtum, Pracht und Herrschaft: ein Fest über viele Tage, dann 
ein weiteres Fest in der Zitadelle von Susa. Die Szene ist bewusst 
überzeichnet. Der König wirkt nicht wie ein souveräner Herrscher, 
sondern wie jemand, der seine Größe ständig beweisen muss. In diese 
Bühne platzt die Weigerung der Königin Vashti, auf Befehl vorgeführt zu 
werden. Der Text kommentiert Vashti nicht moralisch; er zeigt jedoch, 
wie die Berater des Königs eine private Kränkung in eine Reichsfrage 
verwandeln: Wenn Vashti "Nein" sagen darf, dann droht angeblich der 
Umsturz der häuslichen Ordnung. Das Resultat ist ein Erlass, der über 
die Ehe herrscht. Schon hier wird ein Grundzug sichtbar: Recht wird als 
Instrument der Machtsicherung beschrieben. 

1.2 Die Erhöhung Esthers: Anpassung als Überlebenskunst (Est 2) 
Nach Vashtis Entmachtung wird Esther Königin. Der Text schildert das 
Auswahlverfahren als Massenprozess: viele junge Frauen, kosmetische 
Vorbereitungen, ein System des Zugriffs. Esther erscheint zunächst als 
passiv: Sie "wird genommen" und "wird geführt". Zugleich gewinnt sie 
Gunst - zuerst beim Aufseher des Harems, dann beim König. Mordechai 
tritt als Vormund und Ratgeber auf. Ein erzählerisch wichtiger Zug ist 
das Geheimnis: Esther verbirgt ihre jüdische Herkunft. Der Text wertet 
das nicht als Glaubensschwäche, sondern als diasporische Strategie. 
Gleichzeitig wird Mordechais Loyalität gegenüber dem König erzählt: Er 
deckt ein Attentat auf. Entscheidend ist die Spannung, dass diese 
Loyalität zunächst unbelohnt bleibt - ein scheinbar kleiner Faden, der 
später die Wende vorbereitet. 

1.3 Der Konflikt eskaliert: Von gekränkter Ehre zum 
Vernichtungsplan (Est 3) 
Haman wird als neuer Spitzenbeamter eingeführt, dem alle huldigen 



4 
 

sollen. Mordechai verweigert den Kniefall. Der Text erklärt nicht 
eindeutig, ob dies religiös motiviert ist oder politisch, oder beides. Klar 
ist: Haman reagiert nicht nur auf Mordechai, sondern auf dessen 
Zugehörigkeit zu einem Volk. Aus der Kränkung wird ein Plan zur 
Ausrottung aller Juden im Reich. Hier liegt eine der schärfsten 
Beobachtungen der Erzählung: Minderheitenfeindschaft entsteht nicht 
aus Fakten, sondern aus Konstruktionen. Das Edikt wird durch Geld, 
Siegelring und Kurierwesen in die Peripherie des Reiches getragen. 
Auffällig ist die kalte Pointe: Während die Stadt Susa in Verwirrung 
gerät, setzen sich König und Haman zum Trinken. 

1.4 Der Kern: "Für eine Zeit wie diese" (Est 4) 
Mordechai trauert öffentlich. Esther zögert: Wer ungerufen zum König 
geht, riskiert den Tod. Mordechais Antwort ist der berühmte Satz: 
Vielleicht bist du gerade "für eine Zeit wie diese" Königin geworden. Er 
fügt hinzu, dass Rettung "von einem anderen Ort" kommen werde, wenn 
Esther schweigt. Der Text nennt Gott nicht; er eröffnet aber einen 
Deutungsraum. Das ist zentral: Die Erzählung zwingt nicht zu einem 
Bekenntnis, aber sie konfrontiert mit Verantwortung. Esther antwortet 
mit einem Fastenaufruf. Auch hier bleibt offen, ob Fasten implizit Gebet 
meint. Viele Ausleger lesen es so; der Text sagt es nicht ausdrücklich. 

1.5 Mut und Strategie: Die Bankette (Est 5) 
Esther geht zum König und gewinnt Gunst. Doch sie stellt nicht sofort 
die Bitte. Stattdessen lädt sie König und Haman zu einem Bankett ein, 
und dann zu einem zweiten. Diese Verzögerung ist keine Schwäche, 
sondern eine Strategie. In der Zwischenzeit radikalisiert sich Haman: Er 
lässt einen Galgen errichten, um Mordechai zu töten. Das Erzähltempo 
steigert sich. 

1.6 Der Wendepunkt: Schlaflosigkeit, Chronik, Umkehr (Est 6-7) 
Die Wende geschieht nicht durch Wunder, sondern durch eine Kette 
scheinbar kleiner Zufälle: Der König kann nicht schlafen, lässt sich 
vorlesen, stößt auf Mordechais Loyalität und fragt nach einer 



5 
 

Belohnung. Genau in diesem Moment kommt Haman, um Mordechais 
Tod zu beantragen. Der König fragt Haman, wie man einen Mann ehren 
solle, den der König ehren will. Haman hält sich selbst für den Geehrten 
- und liefert das Drehbuch für Mordechais Triumph. Diese Szene ist 
literarisch brillant: Ironie, Umkehr, öffentliche Demütigung. Im zweiten 
Bankett legt Esther ihre Identität offen und benennt Haman als Feind. 
Haman wird am Galgen gehängt, den er für Mordechai gebaut hat. 

1.7 Nach dem Sturz: Rechtliche Grenzen, Gegenedikt, Gewalt, Fest 
(Est 8-10) 
Trotz Hamans Tod bleibt das Vernichtungsedikt in Kraft. Der Text 
behauptet eine Unwiderruflichkeit persischer Gesetze, sodass ein 
Gegenedikt nötig wird: Die Juden dürfen sich verteidigen. Es kommt zu 
Kämpfen, auch in Susa an zwei Tagen. Der Text nennt hohe Opferzahlen 
und betont zugleich, dass die Juden nicht plündern. Schließlich wird 
Purim als jährliches Fest eingesetzt. Mordechai steigt zum höchsten 
Beamten auf. Das Buch endet in einer Welt, die nicht heil ist, aber in der 
eine existenzielle Gefahr abgewendet wurde. 

2. Textüberlieferung: Masoretischer Text, 
Septuaginta und Alpha-Text 
2.1 Der masoretische Text (MT) als Basis 
In evangelischen Bibeln ist der masoretische Text die Grundlage. Sein 
markantester Zug ist die Abwesenheit direkter Gottesnennungen. 
Ebenso fehlen explizite Hinweise auf Tempel, Tora oder Gebet. 
Jerusalem wird nur randständig erwähnt (Est 2,6). Diese Zurückhaltung 
ist nicht nur eine Randnotiz, sondern prägt die Wahrnehmung des 
gesamten Buches: Was in anderen Texten als Deutung ausgesprochen 
wird ("Gott tat ..."), bleibt in Esther erzählerisch verborgen. 

2.2 Die Zusätze zur griechischen Estherfassung (LXX Additions A-F) 
Die griechische Septuaginta-Version ist deutlich länger und fügt sechs 
größere Textstücke ein, die in der Forschung konventionell als A bis F 



6 
 

bezeichnet werden. Inhaltlich erhöhen sie den religiösen Ton: 
Mordechais Traum, Gebete Esthers und Mordechais, explizite 
Gottesnennungen, längere Edikttexte, zusätzliche Szenen beim 
Erscheinen Esthers vor dem König. In katholischen Bibeln stehen diese 
Zusätze im Buch; in evangelischen Ausgaben finden sie sich meist in 
den Apokryphen (als "Zusätze zu Esther" oder "Rest von Esther"). 
Forschungslogisch ist wichtig: Diese Zusätze sind keine bloßen 
Randbemerkungen, sondern zeigen eine Rezeptionsdynamik. Offenbar 
empfanden Tradenten das Schweigen des MT als theologisch 
unbefriedigend und wollten es ausgleichen. 

2.3 Was die Zusätze theologisch "leisten" 
Die Zusätze verschieben das Profil des Buches: Fasten wird mit Gebet 
gefüllt; Zufälle werden in Gotteslenkung übersetzt; das Risiko Esthers 
im Thronsaal wird mit religiöser Innerlichkeit verstärkt. Damit entsteht 
eine Esther, die stärker in die klassische Bibeltheologie integriert ist. Für 
die Forschung ist das ein Schlüsselbefund: Die Traditionsgeschichte 
zeigt, dass "religiöse Sprache" nicht selbstverständlich zum 
Ursprungstext gehört, sondern nachgetragen werden kann. Umgekehrt 
zeigt sie: Leserinnen und Leser wollten religiöse Sprache, weil sie die 
Unsichtbarkeit Gottes als schwierig erlebten. 

2.4 Der Alpha-Text (A-Text) als dritte Gestalt 
Neben MT und LXX gibt es eine weitere griechische Textform, häufig 
Alpha-Text genannt. Sie ist nicht einfach eine Kürzung oder Abschrift 
der LXX, sondern weist eigenständige Abweichungen auf. Die 
Forschung diskutiert, ob wir hier eine andere Edition derselben 
Grundgeschichte vor uns haben, die sich parallel entwickelt hat. Für die 
Auslegung bedeutet das: Esther ist nicht nur "ein Buch", sondern ein 
Traditionskomplex. Wer Theologie und Ethik des Textes diskutiert, sollte 
bewusst sagen, welche Textgestalt gemeint ist. 

2.5 Redaktionsgeschichtliche Modelle und ihre Grenzen 
Es existieren verschiedene Modelle, wie sich die Fassungen zueinander 



7 
 

verhalten (Stufenmodelle, Hypothesen von vormasoretischen 
Versionen, griechischen Bearbeitungen, diasporischen Ergänzungen). 
Methodisch gilt: Da wir nur wenige externe Belegtexte haben, bleiben 
viele Rekonstruktionen hypothetisch. Trotzdem lässt sich ein Grundzug 
plausibel festhalten: Der MT wirkt literarisch geschlossen, die LXX-
Zusätze wirken wie eine nachträgliche Theologisierung. Für die Praxis 
(Predigt, Bibelwoche) ist das entscheidend: "Ester" ist nicht überall 
derselbe Text - und der Unterschied ist theologisch relevant. 

3. Kanonizität und Rezeption: Warum Esther so oft 
am Rand stand - und doch blieb 
3.1 Jüdische Kanonstellung und liturgische Praxis 
Im jüdischen Kanon steht Esther in den Ketuvim ("Schriften") und gehört 
zu den fünf Megillot ("Rollen"). Diese Rollen werden zu bestimmten 
Festen öffentlich gelesen; Esther ist die Purim-Rolle. Die Praxis der 
öffentlichen Lesung hat das Buch geprägt: Es ist nicht nur 
"Gelehrtentext", sondern Festtext. Das erklärt auch, warum Humor, 
Überzeichnung und narrative Dramaturgie so stark sind. Die Erzählung 
muss vor Publikum funktionieren. 

3.2 Qumran und das Argument des Schweigens 
Ein oft zitierter Befund ist, dass Esther unter den Texten von Qumran 
bislang nicht nachgewiesen ist. Das ist bemerkenswert, weil von 
anderen biblischen Büchern Fragmente vorhanden sind. Dennoch ist 
Vorsicht nötig: Aus dem Fehlen eines Textes folgt nicht zwingend, dass 
er abgelehnt wurde. Es kann Zufall, Überlieferungslücke oder 
Auswahlprinzip sein. Wichtig bleibt: Für die kanonische Diskussion ist 
die Qumranlage ein Indiz, aber kein Beweis. 

3.3 Rabbinische Diskussionen und die Frage nach "Heiligkeit" 
In der rabbinischen Literatur wird diskutiert, ob Esther "die Hände 
verunreinigt" - eine Formulierung, die im rabbinischen Diskurs auf 
Heiligkeit und kanonische Qualität verweist. Dass solche Debatten 



8 
 

existierten, zeigt: Esther war nicht selbstverständlich. Gründe sind 
plausibel: der fehlende Gottesname, die Festbegründung für Purim 
(kein Torafest), die problematische Gewalt am Ende. Gleichzeitig 
gewann das Buch in der jüdischen Tradition enorme Bedeutung: Es 
wurde zum Identitätsbuch der Diaspora. In der mittelalterlichen 
jüdischen Philosophie findet sich eine besonders hohe Wertschätzung; 
manche Traditionen stellen Esther sogar in einen besonderen Rang. 
Hier ist jedoch sauber zu unterscheiden: Hohe Wertschätzung ist nicht 
identisch mit einem historischen Nachweis früher 
Kanonentscheidungen, sondern ein Ergebnis langfristiger Rezeption. 

3.4 Christliche Rezeption: zögerlich, uneinheitlich, oft skeptisch 
Im Neuen Testament gibt es keine direkten Zitate aus Esther. Auch in 
frühen christlichen Kanonlisten und in der patristischen Auslegung 
spielte Esther lange eine kleinere Rolle. In der Westkirche war die LXX-
Fassung mit Zusätzen verbreiteter, was Esther religiöser erscheinen 
lässt als der MT. Reformatorisch wurde das Buch teils scharf kritisiert, 
besonders wegen seiner "heidnischen" Atmosphäre und der Gewalt. 
Diese Kritik ist Teil der Auslegungsgeschichte und darf nicht 
verschwiegen werden. 

3.5 Moderne Neubewertung 
Seit dem 20. Jahrhundert, besonders seit den 1990er Jahren, ist eine 
deutliche Neubewertung sichtbar. Die literarische Qualität wird stärker 
gewürdigt, ebenso die soziale Realität der Diaspora und die Rolle von 
Machtstrukturen. Zugleich ist nach der Shoah die Frage nach 
antisemitischer Bedrohung und nach jüdischer Selbstbehauptung neu 
gestellt worden. Diese Kontexte verändern die christliche Lektüre: 
Esther wird weniger als "frommes Defizit" gelesen, sondern als ehrliche 
Erzählung aus einer gefährlichen Welt heraus. 



9 
 

4. Historischer Rahmen und Historizitätsdebatte: 
Xerxes, Hofkultur und 'history-like authority' 
4.1 Ahasveros und Xerxes: Plausibilität ohne Gewissheit 
Der König Ahasveros wird häufig mit Xerxes I. (486-465 v. Chr.) 
identifiziert. Diese Identifikation ist plausibel: Der Zeitrahmen passt, die 
persische Hofwelt wird mit vielen realistischen Details beschrieben, 
und Xerxes ist in griechischen Quellen als exzessiv und leicht 
beeinflussbar charakterisiert. Dennoch ist die Identifikation nicht 
zwingend. Schon die Septuaginta gibt den Namen teils anders wieder. 
Für eine seriöse Darstellung gilt daher: Xerxes ist die verbreitetste 
Identifikation, aber die Frage bleibt offen. 

4.2 Argumente gegen eine wörtliche Historizität 
Die Forschung nennt mehrere Probleme, wenn man Esther als exakte 
Geschichtsschreibung liest: 

- Die Zahl der "127 Provinzen" wirkt gegenüber der in griechischen 
Quellen bezeugten Verwaltungsstruktur überhöht. 

- Die Darstellung persischer Gesetzes-Unwiderruflichkeit ist in 
dieser Form außerhalb der Bibel nicht sicher belegt. 

- Mordechais Deportationsangabe (Est 2,6) scheint chronologisch 
zu weit zurückzuliegen, wenn sie auf Mordechai selbst bezogen 
wird; manche Ausleger beziehen sie auf einen Vorfahren. 

- Die Massentötungen am Ende (inklusive großer Zahlen) wirken 
überzeichnet. 

- Herodot nennt für Xerxes eine Königin namens Amestris; die 
Frage, ob und wie Esther dazu passt, ist offen. 

Solche Punkte sprechen gegen eine naive "Es war genau so" Lektüre. 

4.3 Argumente für einen historischen Wissenshintergrund 
Gleichzeitig enthält Esther eine erstaunliche Dichte an plausiblen 
Details: höfische Verfahren, Rangordnung, Beratergremien, 
Kurierwesen, Siegelpraxis, Palasttopographie, und die Logik politischer 



10 
 

Entscheidungen. Auch wenn Einzelheiten literarisch ausgeschmückt 
sind, spricht vieles dafür, dass der Autor (oder die Traditionslinie) 
persische Verhältnisse kannte oder aus glaubwürdigen 
Erzähltraditionen schöpfte. Historisch ist außerdem plausibel, dass 
Juden im persischen Reich in unterschiedlichen Städten lebten, 
integriert und zugleich verletzlich. 

4.4 Zwischenfazit: Geschichtsliterarisches Erzählen 
Ein verbreiteter Konsens lautet: Esther ist keine moderne Historiografie, 
aber auch keine reine Fantasie. Der Text erzeugt einen Eindruck von 
Geschichtsnähe ("history-like authority"): Er nutzt reale Machtlogik und 
plausible Verwaltung, um eine existentielle Geschichte zu erzählen. 
Diese Einordnung hat den Vorteil, dass sie sowohl die literarische 
Gestaltung als auch den realen Hintergrund ernst nimmt. 

4.5 Datierung: Späte Perserzeit oder frühe Hellenistik? 
Die sprachliche Gestalt des Hebräischen, persische Lehnwörter und 
das Fehlen griechischer Entlehnungen werden häufig als Argumente für 
eine Datierung vor der tiefen Hellenisierung herangezogen. Oft wird ein 
Zeitraum zwischen ca. 400 und 200 v. Chr. genannt. Auch hier gilt: Es 
sind Indizien, keine mathematischen Beweise. Aber sie reichen aus, um 
die Entstehung deutlich nach Xerxes, aber vor der fest etablierten 
griechischen Kultur im Land zu vermuten. 

5. Gattung und literarische Konzeption: 
Diasporanovelle, Weisheit, Satire, Karneval 
5.1 Diasporanovelle als Mehrheitsbegriff 
Viele Ausleger beschreiben Esther als Diasporanovelle: eine Erzählung 
über jüdisches Leben in der Fremde, mit Motiven von Anpassung, 
Gefahr, Loyalität und Rettung. Parallelen bestehen zur 
Josephsgeschichte (Aufstieg im Fremdland, Rettung des eigenen 
Volkes), aber auch zu Daniel (jüdische Figuren am fremden Hof), sowie 
zu anderen Diasporatexte wie Tobit oder Judit (je nach Kanon). Die 



11 
 

Kategorie "Novelle" betont die literarische Gestaltung: pointierte 
Szenen, klare Dramaturgie, starke Wendepunkte. 

5.2 Weisheitliche Elemente 
Neben der Diaspora-Perspektive fällt eine weisheitliche Logik auf: 
Entscheidend sind Klugheit, Timing, Maß, Geduld und die Kunst, 
Machtstrukturen zu lesen. Esther gewinnt nicht durch rohe Gewalt, 
sondern durch Einsicht in das System. Der König wird nicht moralisch 
geläutert, sondern taktisch genutzt. In dieser Hinsicht ist Esther eine 
Schule praktischer Klugheit. Manche Forschung spricht deshalb von 
einer "historicized wisdom tale": eine weisheitliche Erzählung im 
historischen Gewand. 

5.3 Satire und Überzeichnung 
Esther ist zugleich eine Macht-Satire. Der König ist mächtig und doch 
abhängig: Er handelt auf Rat, reagiert emotional, unterschreibt, was 
man ihm vorlegt. Haman ist ein Beispiel eskalierender Eitelkeit. Die 
Zahlen wirken bewusst übertrieben: 180 Tage Fest, 50 Ellen hoher 
Galgen, riesige Opferzahlen. Solche Überzeichnung ist nicht zufällig; sie 
dient der Entlarvung imperialer Hybris und der Zuspitzung der 
Erzählbotschaft: Wer sich für unantastbar hält, kann stürzen. 

5.4 Karnevalesk und Festlogik 
Im Blick auf Purim wird Esther oft als "karnevalesk" beschrieben: Rollen 
werden vertauscht, Macht wird verspottet, die Bedrohten feiern. Purim 
ist ein Fest, das gerade durch Ausgelassenheit und Verkleidung die 
Erinnerung an die Bedrohung wachhält. Der Text selbst ist dafür 
gemacht: Er ist performativ, laut, lebendig, mit starken Kontrasten. Das 
erklärt auch, warum ein nüchternes moralisches Urteil über Figuren 
manchmal am Text vorbei geht: Esther funktioniert wie ein Festtext, der 
Identität stiftet. 

5.5 Gattung als offene Frage 
Trotz allem passt Esther in keine einzige Schublade. Es ist zugleich 
Hofgeschichte, Diasporaerzählung, Satire, Festlegende und politischer 



12 
 

Thriller. Die Forschungslage ist daher am besten so 
zusammenzufassen: Mehrere Gattungsmerkmale überlagern sich. 
Genau das macht die Erzählung robust und anschlussfähig. 

6. Struktur und Erzähltechnik: Umkehrungen, 
Festgelage, Recht und Schriftlichkeit 
6.1 Umkehrungen (Reversals) als Leitstruktur 
Ein zentrales erzählerisches Prinzip ist die Umkehrung. Die Kontraste 
sind sorgfältig gebaut: 

- Vashti verliert die Krone; Esther erhält sie. 
- Mordechai wird zunächst übersehen; später wird er öffentlich 

geehrt. 
- Haman plant Mordechais Tod; am Ende stirbt er selbst am 

Galgen. 
- Ein Vernichtungsedikt wird durch ein Gegenedikt neutralisiert. 

Diese Umkehrungen sind nicht nur Dramaturgie, sondern Deutung in 
erzählerischer Form: Macht ist instabil; Überheblichkeit trägt den 
Samen des Sturzes; Rettung kann aus scheinbaren Nebensätzen 
entstehen. 

6.2 Kapitel 6 als narrativer Mittelpunkt 
Viele Strukturmodelle setzen den Schwerpunkt auf Kapitel 6: Der König 
kann nicht schlafen, die Chronik wird gelesen, Mordechai wird erinnert 
und geehrt. Dieser Mittelpunkt ist theologisch interessant, gerade weil 
er ohne Gottesrede auskommt. Der Text zeigt: Geschichte hängt an 
Erinnerung. Wer erinnert wird, lebt. Wer vergessen wird, ist gefährdet. 
Esther erzählt Rettung als Wiederentdeckung einer übersehenen Tat. 

6.3 Die zehn Festgelage als dramaturgische Anker 
Auffällig ist die Häufung von Festgelagen (hebräisch mishteh). Fast die 
Hälfte der biblischen Vorkommen dieses Wortes findet sich in Esther. 
Die Gelage markieren Macht, Ausschluss, Wendepunkte und 



13 
 

schließlich Feiern der Rettung. Das erste Gelage zeigt imperiale Pracht, 
das fünfte (König + Haman) steht neben der Verwirrung der Stadt, die 
späteren Gelage werden zu Feiern der Befreiung. So wird aus der 
Trinkkultur des Hofes ein Gegenbild: Fest kann zerstören, aber auch 
heilen, je nachdem, wessen Fest es ist und wozu es dient. 

6.4 Recht, Edikte und die Macht des Geschriebenen 
Esther ist auch ein Buch über Texte: Erlasse, Briefe, Listen, Chroniken. 
Macht wird durch Schrift fixiert. Gleichzeitig kann Schrift 
umgeschrieben werden: Das Gegenedikt ist eine Form von 
Gegenschrift. Diese Schriftlichkeit ist ein realistischer Zug imperialer 
Systeme und zugleich eine theologische Metapher: Rettung kommt 
durch einen anderen Text - durch ein anderes Wort. Der "Kampf" 
verläuft nicht nur auf Straßen, sondern auch in Kanzleien. 

6.5 Erzählhaltung: Der Erzähler kommentiert selten 
Der Erzähler hält sich zurück. Er bewertet Figuren kaum explizit. Er 
erklärt keine Motive endgültig. Dadurch entsteht ein Raum, in dem 
Leserinnen und Leser aktiv deuten müssen. Das macht Esther zugleich 
irritierend und produktiv: Es zwingt nicht zu eindeutigen moralischen 
Urteilen, sondern fordert reflektierte Lektüre. 

7. Figuren und Machtpsychologie: Ahasveros, Vashti, 
Esther, Mordechai, Haman 
7.1 Ahasveros: Der mächtige, aber lenkbare König 
Ahasveros erscheint als Inbegriff imperialer Macht - und zugleich als 
ihre Karikatur. Er ist reich, hat Zugriff auf Menschen, Erlasse und 
Gewalt. Gleichzeitig wirkt er unselbständig: Er braucht Berater, reagiert 
emotional, unterschreibt fremde Interessen. Das ist mehr als 
Charakterzeichnung: Es ist Machtkritik. Das Imperium ist nicht nur 
böse, sondern auch lächerlich. Gerade darin liegt seine Gefahr: Es kann 
aus Willkür tödlich werden. 



14 
 

7.2 Vashti: Grenzziehung, Widerstand, Deutungsoffenheit 
Vashti sagt "Nein" - und wird abgesetzt. Der Text bewertet sie nicht 
eindeutig. In der Forschung wurde sie unterschiedlich gelesen: als 
feministische Ikone des Widerstands, als unkluge Figur, als Opfer eines 
Systems. Seriös ist: Der Text zeigt, dass ihre Weigerung einen 
Machtapparat in Bewegung setzt, der Frauen kollektiv diszipliniert. 
Vashti steht damit für die Frage: Wer darf Grenzen setzen, und welche 
Strafe folgt? Ihre Rolle ist klein, aber theologisch und ethisch 
bedeutsam. 

7.3 Esther: Zwischen Anpassung und Initiative 
Esther ist die komplexeste Figur. Am Anfang scheint sie angepasst: Sie 
geht in den Harem, lebt nach den Regeln des Hofes, verbirgt ihre 
Herkunft. Später wird sie zur Handelnden: Sie plant, riskiert, spricht. Die 
Forschung schwankt zwischen verschiedenen Charakterbildern: Esther 
als weise Hofdiplomatin, Esther als manipulativ, Esther als Marionette 
Mordechais, Esther als Heldin. Wahrscheinlich ist: Der Text zeichnet sie 
ambivalent, weil diasporische Existenz ambivalent ist. Esther handelt 
nicht im leeren Raum, sondern in einem System, das sie zugleich 
schützt und bedroht. 

7.4 Mordechai: Loyalität und Widerstand in einer Person 
Mordechai ist zugleich loyal und widerständig. Er dient dem Reich (er 
deckt ein Attentat auf), aber er verweigert Haman die Ehrerbietung. Er 
fordert Esther heraus, ihre Position zu nutzen. Er ist nicht "der Fromme", 
der sich aus Politik heraushält, sondern ein Akteur in der Öffentlichkeit. 
Das macht ihn zu einer exemplarischen Figur für Diaspora: Treue 
gegenüber dem Gemeinwesen, aber nicht um den Preis der 
Selbstaufgabe. 

7.5 Haman: Eitelkeit, Hass, Eskalation 
Haman ist weniger ein realistisches Psychogramm als eine typisierte 
Figur: gekränkte Ehre, Machtgier, antisemitische Projektion. Seine 
Eitelkeit ist grotesk: Er kann die Einladung der Königin nicht genießen, 



15 
 

solange Mordechai lebt. Er steigert sich in Gewaltfantasien hinein und 
errichtet den Galgen. Die Erzählung stellt ihn als Beispiel dar, wie 
persönliche Kränkung in kollektive Vernichtungspolitik umkippen kann - 
eine erschreckend reale Dynamik, auch wenn die Figurenzeichnung 
selbst satirisch ist. 

8. Themenfeld Identität, Ethnizität und Diaspora: 
Zwischen Verbergen, Sichtbarwerden und 
Gemeinschaft 
8.1 Das "Verbergen" als Motiv 
Esther lebt zunächst verborgen: Sie sagt nicht, dass sie Jüdin ist. Dieses 
Motiv verbindet sich in der jüdischen Auslegung oft mit dem Gedanken 
des verborgenen Angesichts Gottes (hester panim, sinngemäß 
"verhülltes Angesicht"). Das Wortspiel ist deuterisch, nicht textlich 
zwingend - aber es erklärt, warum Esther als Buch über Verborgenheit 
gelesen wurde: Identität kann verborgen sein, ohne verloren zu gehen. 

8.2 Ethnizität als Konfliktmarker 
Der Konflikt im Buch ist klar ethnisch markiert: Juden gegen Nichtjuden 
bzw. gegen Judenfeinde. Gleichzeitig zeigt der Text, dass Ethnizität im 
Imperium politisch gemacht wird: Haman benutzt das "Anderssein" als 
Vorwand, um Vernichtung zu legitimieren. Esther zeigt damit eine 
Mechanik von Minderheitenfeindschaft: Aus "sie sind anders" wird "sie 
bedrohen das Reich". Die Erzählung betont zugleich, dass nicht die 
Juden den Konflikt suchen, sondern ihre Gegner. 

8.3 Diaspora ohne Heimkehrhorizont 
Im Unterschied zu Esra und Nehemia oder zu prophetischen 
Heimkehrvisionen kennt Esther keinen Rückkehrhorizont. Die 
Geschichte beginnt und endet in Susa. Die Diaspora wird nicht als 
Defizit beschrieben, sondern als Lebensraum, der gestaltet werden 
kann - trotz Gefahr. Das ist eine theologische Provokation: Gottes Volk 



16 
 

kann auch ohne Tempel und ohne sichtbare Gottesrede leben. Diese 
Perspektive ist für moderne Migrantenerfahrungen anschlussfähig. 

8.4 "Konversionen" und soziale Dynamik 
Est 8,17 spricht davon, dass viele aus den Völkern "Juden wurden" (je 
nach Übersetzung). Die Forschung diskutiert, ob hier echte Konversion, 
Anpassung, Furcht oder politische Opportunität gemeint ist. Sicher ist: 
Der Text zeigt einen Stimmungsumschwung. Nach der Rettung 
verschiebt sich die soziale Machtbalance. Für die Deutung ist wichtig, 
nicht vorschnell zu romantisieren: Es geht auch um Schutz durch 
Zugehörigkeit, nicht nur um religiöse Überzeugung. 

8.5 Gemeinschaft durch Erinnerung 
Purim stiftet Gemeinschaft: durch Erzählen, Schenken, Teilen und 
Feiern. Das ist eine Form diasporischer Identitätsbildung. Der Text 
präsentiert Identität nicht primär als Dogma, sondern als Praxis: Man 
erinnert sich gemeinsam an Bedrohung und Rettung, und genau 
dadurch bleibt das Volk handlungsfähig. 

9. Theologie ohne Gottesnamen: Verborgenheit, 
Vorsehung, menschliche Initiative 
9.1 Gesicherter Befund und theologische Herausforderung 
Dass der Gottesname im masoretischen Text fehlt, ist eine textlich klare 
Beobachtung. Ebenso ist klar: Viele klassische Marker biblischer 
Frömmigkeit fehlen (Tempel, Opfer, Bundessprache, Toragehorsam, 
Gebet). Das hat Ausleger irritiert. Manche empfanden Esther als "zu 
profan". Gerade deshalb wurden die griechischen Zusätze geschaffen, 
die Gebete und Gottesreden nachliefern. 

9.2 Die Deutung der Vorsehung (Providenz) als Mehrheitslesart 
Viele Ausleger lesen Esther als Erzählung der Vorsehung: Gott wirkt 
unsichtbar durch Zufälle, Wendungen, Timing. Diese Lesart ist 
plausibel, weil der Text auffällig viele "Zufälle" enthält, die zum Guten 



17 
 

führen: die Wahl Esthers, die Entdeckung des Attentats, die 
Schlaflosigkeit des Königs, das richtige Timing der Bankette. Aber: Der 
Erzähler sagt nicht "Gott tat es". Daher bleibt die Vorsehungsdeutung 
eine Interpretation. Sie ist stark, aber nicht zwingend. 

9.3 Menschliche Initiative als theologisches Signal 
Ein markanter Zug ist, dass Rettung nicht durch Wunder, sondern durch 
menschliche Initiative geschieht. Esther plant, Mordechai appelliert, die 
Juden organisieren sich. Das ist theologisch nicht schwach, sondern 
eine eigene Form von Theologie: Gott (falls man ihn mitliest) wirkt nicht 
statt der Menschen, sondern durch ihren Mut und ihre Klugheit. Für 
moderne Leserinnen und Leser ist das eine Brücke: Man muss nicht auf 
spektakuläre Eingriffe warten, um verantwortlich zu handeln. 

9.4 Das Schweigen als literarische Strategie 
Das Schweigen Gottes kann als literarische Strategie verstanden 
werden. Der Text spiegelt eine Erfahrung vieler Menschen: In Gefahr ist 
Gott nicht immer laut. Gerade in der Diaspora, fern von Tempel und 
Kult, wird Glauben nicht durch sichtbare Zeichen garantiert. Esther legt 
nahe, dass Treue und Hoffnung auch unter Bedingungen der 
Unsichtbarkeit möglich sind. 

9.5 Vergleich mit anderen biblischen Erzählformen 
Vergleichbar sind Joseph und Ruth: Dort wird Gottes Handeln ebenfalls 
nicht ständig erklärt, sondern häufig in der Rückschau gedeutet. Bei 
Ruth wird Gott zwar genannt, aber das Handeln bleibt unspektakulär. 
Bei Joseph zeigt sich Vorsehung erst im Rückblick. Esther radikalisiert 
diese Erzähltheologie, indem es die Gottesnennung ganz weglässt. 
Dadurch entsteht ein "offener" Text, der unterschiedlich gelesen 
werden kann: religiös, säkular oder zwischen beiden. 

10. Gewalt, Ethik und die Zumutung des Schlusses 
10.1 Der Befund: Gewalt ist präsent - und selten kommentiert 
Das Buch endet nicht mit Versöhnung, sondern mit Kämpfen, Tötungen 



18 
 

und der Einrichtung eines Festes. Der Text nennt hohe Opferzahlen. Er 
betont zugleich, dass die Juden nicht plündern. Moralische 
Kommentare fehlen weitgehend. Das ist der Befund. 

10.2 Notwehr-Lesarten und ihre Grenzen 
Viele Ausleger verstehen die Gewalt als Notwehr im Angesicht eines 
geplanten Genozids. Das Gegenedikt erlaubt Verteidigung; die Gegner 
werden als Angreifer markiert. Diese Lesart ist im Text angelegt. 
Zugleich bleiben Fragen: Warum die zweite Tagesverlängerung in Susa? 
Warum die hohen Zahlen? Wie verhält sich die Freude am Sturz der 
Feinde zur Ethik anderer biblischer Texte? Hier muss man ehrlich sein: 
Esther löst diese Spannungen nicht auf. 

10.3 Literarische Überzeichnung als Deutungsschlüssel 
Eine verbreitete Erklärung ist die literarische Überzeichnung: Die Zahlen 
sind Teil der satirischen Dramaturgie und der Festlogik. Sie markieren 
totale Umkehr: Aus totaler Bedrohung wird totale Rettung. Das macht 
die Gewalt nicht automatisch "gut", aber es erklärt, warum der Text 
nicht wie ein moralphilosophischer Traktat funktioniert. Er ist 
Festlegende und Identitätserzählung. 

10.4 Lesen nach der Shoah und im christlich-jüdischen Gespräch 
In christlicher Lektüre ist nach 1945 ein besonderes Maß an Sensibilität 
nötig. Esther ist ein jüdischer Text über die Abwehr eines 
Vernichtungsplans. Christliche Kritik an "jüdischer Rache" ist historisch 
belastet und kann antisemitische Muster reproduzieren. Gleichzeitig 
darf die ethische Frage nicht verboten werden. Ein verantwortlicher 
Weg ist: Esther im Kontext existenzieller Bedrohung lesen, die Funktion 
der Erzählung als Überlebens- und Erinnerungsbuch ernst nehmen, und 
zugleich die Spannung zur Feindesliebe-Thematik des Neuen 
Testaments klar benennen. Die Bibel enthält unterschiedliche 
Stimmen; Esther ist eine davon. 

10.5 Praktische hermeneutische Konsequenz 
Für Bibelarbeit und Predigt ist es hilfreich, die Gewaltstellen nicht zu 



19 
 

übergehen, aber auch nicht isoliert zu skandalisieren. Man kann fragen: 
Was macht Gewalt mit einer bedrohten Gemeinschaft? Wie wird Recht 
instrumentalisiert? Wie wird Selbstschutz organisiert? Und: Wie gehen 
wir heute mit Feindbildern um, ohne die Bedrohungserfahrung zu 
verharmlosen? 

11. Purim: Fest, Erinnerungskultur und 'Feiern nach 
der Angst' 
11.1 Purim als Zielpunkt der Erzählung 
Der Text steuert nicht nur auf Rettung zu, sondern auf Erinnerung. Purim 
ist die institutionalisierte Erinnerung an eine abgewendete Vernichtung. 
Wichtig ist: Das Fest wird nicht durch göttlichen Befehl eingesetzt, 
sondern durch Briefe und gemeinschaftliche Übereinkunft. Das ist 
theologisch bedeutsam: Erinnerung ist eine Aufgabe des Volkes. 

11.2 Bedeutungselemente: Erzählen, Schenken, Teilen 
Purim ist (nach Esther) verbunden mit Freude, gegenseitigen Gaben und 
Unterstützung der Armen. Damit wird die Rettung sozial geerdet: Wer 
gerettet wurde, teilt. Die Festfreude ist nicht nur Party, sondern 
Gemeinschaftsethik. 

11.3 Karnevaleskes Moment und Ernst der Bedrohung 
Die spätere Purim-Praxis ist oft karnevalesk: Verkleidung, Lärm, 
Rollentausch, Ausgelassenheit. Das ist kein Zeichen von 
Oberflächlichkeit, sondern eine Form, Angst zu verwandeln. Gerade 
weil die Geschichte von Vernichtung handelt, darf man feiern - nicht als 
Verdrängung, sondern als Widerstand gegen die Macht des Schreckens. 

11.4 Purim und der Name "Esther" 
In der jüdischen Auslegung wurde die Verborgenheit Gottes mit der 
"Verhüllung" (hester) verbunden. Das ist ein späterer Deutungshorizont, 
nicht zwingend im Text angelegt. Aber er erklärt, warum Purim ein Fest 



20 
 

ist, das mit Masken und Verhüllung spielt: Das Verborgene wird 
sichtbar, ohne dass es seine Tiefe verliert. 

12. Neuere Forschungsansätze seit den 1990er 
Jahren: feministisch, postkolonial, soziologisch, 
reader-response 
12.1 Warum der Blick sich verändert hat 
Seit den 1990er Jahren ist in der Estherforschung eine stärkere 
Sensibilität für literarische Feinheiten, Machtfragen und kulturelle 
Kontexte sichtbar. Esther wird weniger als "frommer Mangeltext" und 
mehr als komplexe Diasporaliteratur gelesen. Das betrifft besonders 
drei Diskussionsfelder: Gender, Empire und Identität. 

12.2 Feministische Lektüren: Esther und Vashti 
Feministische Auslegungen haben die Aufmerksamkeit auf Vashti und 
Esther gelenkt. Vashti wird als Symbol für weibliche Selbstbestimmung 
gelesen: ein Nein gegen Objektivierung. Esther wird als weibliche 
Machtfigur interpretiert, die innerhalb eines patriarchalen Systems 
Handlungsmacht gewinnt. Kritische feministische Stimmen fragen 
dagegen, ob Esther nicht zu sehr im System aufgeht (Harem, 
Sexualpolitik, Schönheit als Kapital). Methodisch ist wichtig: Esther ist 
nicht einfach "Vorbild" oder "Anti-Vorbild". Die Erzählung zeigt 
Überleben in einem System, das Frauen begrenzt. Gerade diese 
Ambivalenz macht sie realistisch. 

12.3 Postkoloniale Lektüren: Leben im Imperium 
Postkoloniale Ansätze fragen nach dem Verhältnis von Diaspora und 
Empire. Esther zeigt, wie Minderheiten unter imperialer Herrschaft 
agieren: nicht durch offene Rebellion, sondern durch subversive 
Nutzung von Hofmechanismen. Macht ist nicht monolithisch; sie ist 
durch Berater, Schrift, Rituale und Affekte vermittelt. Der Text entlarvt 
imperiale Hybris (Pracht, Fest, Erlasse) und zeigt zugleich, dass das 



21 
 

Imperium Recht und Schutz versprechen kann, aber keine Sicherheit 
garantiert. 

12.4 Soziologische und anthropologische Lektüren: Fest, Identität, 
Gewalt 
Soziologische Zugänge betrachten Purim als Identitätsritual: 
Gemeinschaft wird durch gemeinsames Erzählen und Feiern 
stabilisiert. Anthropologische Perspektiven interessieren sich für die 
karnevaleske Umkehr: Rollen werden vertauscht, Bedrohte lachen über 
die Mächtigen, Angst wird in Ritual verwandelt. Hier wird Esther als 
kulturelle Praxis sichtbar, nicht nur als Text. 

12.5 Reader-response und dekonstruktive Ansätze 
Reader-response-Lektüren betonen, dass Esther seine Deutung nicht 
vorgibt. Der Text lässt Leerstellen: Warum kniet Mordechai nicht? Was 
genau denkt Esther? Wie bewertet man die Gewalt? Solche Leerstellen 
aktivieren die Leserinnen und Leser. Dekonstruktive Ansätze zeigen, wie 
der Text Identität konstruiert und zugleich destabilisiert: Esther ist 
Königin und Jüdin, sichtbar und verborgen, angepasst und widerständig. 
Solche Spannungen sind nicht Defekte, sondern Teil der Textkunst. 

12.6 Konsequenz: Esther als vielstimmiger Resonanzraum 
Der Gesamttrend der neueren Forschung ist: Esther ist literarisch 
klüger, theologisch subtiler und ethisch herausfordernder als ältere 
Urteile ("religiös leer") nahelegen. Das Buch wird zunehmend als 
Resonanzraum gelesen, in dem unterschiedliche Erfahrungen von 
Diaspora und Bedrohung artikulierbar werden. 

13. Brücken zur Praxis: Bibelwoche, 
Erwachsenenbildung, Predigt und säkulare 
Anschlussfähigkeit 
13.1 Warum Esther gut in säkulare Öffentlichkeiten passt 
Viele Menschen sind religiös ungebunden, aber ethisch sensibel für 



22 
 

Machtmissbrauch, Diskriminierung und Mut. Esther setzt genau dort 
an: Es spricht von Verantwortung, ohne religiöse Sprache 
aufzuzwingen. Man kann das Buch lesen, ohne "Kirchendeutsch" zu 
verstehen. Gerade das macht es für Zeitungsandachten, 
Gesprächsabende und ökumenische Bibelwochen attraktiv. 

13.2 Die sieben Abende als dramaturgischer Bogen 
Ein Bibelwochen-Konzept mit sieben Abenden kann die innere 
Dramaturgie des Buches aufnehmen: 

(1) Macht und Kontrolle (Est 1): Wer setzt Grenzen? Was passiert, 
wenn jemand "Nein" sagt? 

(2) Anpassung und Verbergen (Est 2): Wie lebt man mit doppelter 
Identität? 

(3) Hass und Mechanik der Ausgrenzung (Est 3): Wie entsteht 
Vernichtungspolitik? 

(4) Berufung zur Verantwortung (Est 4): "Für eine Zeit wie diese" - 
wann ist Schweigen keine Option? 

(5) Mut und Klugheit (Est 5): Strategien in asymmetrischen 
Machtverhältnissen 

(6) Umkehr und Entlarvung (Est 6-7): Wie kippt Macht? Welche Rolle 
spielt Erinnerung? 

(7) Feiern nach der Angst (Est 9-10): Wie wird Rettung erinnert, ohne 
Gewalt zu glorifizieren? 

13.3 Gesprächsimpulse aus der Forschung 
Die vertiefte Forschung hilft, Gespräche zu öffnen: 

- Feministische Perspektive: Vashti und Esther als zwei Modi von 
Widerstand (Grenze setzen vs. System klug nutzen). 

- Postkolonial: Imperium als ambivalentes System von Recht und 
Willkür. 

- Theologisch: Gottes Schweigen als realistische Religionsform - 
nicht als Abwesenheit. 



23 
 

- Ethik: Gewalt als offene Zumutung; Notwehr und Festlogik, aber 
keine billige Rechtfertigung. 

13.4 Homiletische Linie 
Für Predigt und Andacht ist eine tragfähige Linie: Mut entsteht oft nicht 
aus Heldentum, sondern aus Verantwortung. Esther handelt nicht, weil 
sie keine Angst hat, sondern weil Angst nicht das letzte Wort behalten 
darf. Man kann das mit heutigen Erfahrungen verbinden: Arbeitsplatz, 
Politik, Mobbing, Rassismus, digitale Hetze, Zivilcourage. Und man 
kann - wenn christlich gepredigt wird - die Brücke schlagen: Gottes 
Wirken ist nicht immer laut; manchmal zeigt es sich in der Kraft, den 
ersten Schritt zu tun. 

13.5 Ein ehrliches Ende 
Die Bibelwoche sollte nicht so tun, als sei Esther moralisch glatt. 
Gerade das macht sie stark: Es ist eine Geschichte, die nicht für das 
Lehrbuch geschrieben wurde, sondern aus einer gefährlichen Welt 
heraus. Wer das ernst nimmt, gewinnt Tiefe - und Respekt vor der 
jüdischen Tradition, in der Esther bis heute ein Festtext ist. 

Schluss: Für eine Zeit wie diese 
Esther ist kein frommes Lehrbuch, sondern eine literarisch dichte, 
theologisch zurückhaltende und ethisch herausfordernde Erzählung. 
Sie zeigt Macht und Willkür, Angst und Mut, Verbergen und 
Sichtbarwerden, und am Ende ein Fest, das die Erinnerung an Rettung 
wach hält. Gerade weil der Text Gott nicht nennt, lädt er dazu ein, 
Verantwortung nicht zu delegieren, sondern zu übernehmen. Und 
gerade weil er die Welt nicht beschönigt, spricht er in unsere 
Gegenwart. Vielleicht liegt darin seine leise, aber robuste Botschaft: Es 
gibt Zeiten, in denen Menschen gebraucht werden - für eine Zeit wie 
diese. 



24 
 

Auswahlbibliographie (für weitere Vertiefung) 
Hinweis: Diese Bibliographie bündelt die in unseren Materialien 
genannten Standardtitel und häufig zitierte Forschungsliteratur. Sie 
ersetzt keine vollständige Bibliographie, bietet aber eine belastbare 
Grundlage zur Vertiefung. 

Alter, Robert: The Art of Biblical Narrative. New York 1981. 
Anderson, Bernhard W.: Understanding the Old Testament (versch. 
Aufl.). 
Bardtke, Hans: Das Buch Esther (KAT). Gütersloh 1963. 
Beal, Timothy K.: The Book of Hiding: Gender, Ethnicity, Annihilation, 
and Esther. New York 1997. 
Bechtel, Carol M.: Esther. Interpretation: A Commentary for Preaching 
and Teaching. Louisville 2002. 
Berlin, Adele: Esther (JPS Commentary). Philadelphia 2001. 
Brenner, Athalya (Hg.): Ruth and Esther. Sheffield 1999. 
Clines, David J. A.: The Esther Scroll: The Story of the Story. Sheffield 
1984. 
Day, Linda: Esther. Abingdon Old Testament Commentary. Nashville 
2005. 
Fox, Michael V.: Character and Ideology in the Book of Esther. Columbia 
2001. 
Gerleman, Gillis: Esther (BK). Neukirchen-Vluyn 1973 (u. spätere Aufl.). 
Hoschander, Jacob: Book of Esther in the Light of History. 1923. 
Kottsieper, Ingo: Zusätze zu Esther (ATD-A). Göttingen 1998. 
Levenson, Jon D.: Esther (Old Testament Library). Louisville 1997. 
Loader, James A.: Esther (ATD 16/2). Göttingen 1992. 
Meinhold, Arndt: Esther (ZBK.AT). Zürich 1983. 
Moore, Carey A.: Esther (Anchor Bible 7B). New York 1971. 
Moore, Carey A.: Daniel, Esther and Jeremiah: The Additions (Anchor 
Bible 44). New York 1977. 
Niditch, Susan: Underdogs and Tricksters. San Francisco 1987. 
Paton, Lewis B.: Esther (ICC). 1905. 



25 
 

Talmon, Shemaryahu: Wisdom in the Book of Esther. Vetus 
Testamentum 13 (1963), 422-455. 
Walfish, Barry Dov: Esther in Medieval Garb. Albany 1993. 
Wills, Lawrence: The Jew in the Court of the Foreign King. Minneapolis 
1990. 
Yamauchi, Edwin M.: Persia and the Bible. 1990. 


	Inhaltsübersicht
	Einleitung: Warum Esther ein unbequemes, ehrliches Buch ist
	1. Inhalt und Dramaturgie: Die Handlung in sieben Bewegungen
	2. Textüberlieferung: Masoretischer Text, Septuaginta und Alpha-Text
	3. Kanonizität und Rezeption: Warum Esther so oft am Rand stand - und doch blieb
	4. Historischer Rahmen und Historizitätsdebatte: Xerxes, Hofkultur und 'history-like authority'
	5. Gattung und literarische Konzeption: Diasporanovelle, Weisheit, Satire, Karneval
	6. Struktur und Erzähltechnik: Umkehrungen, Festgelage, Recht und Schriftlichkeit
	7. Figuren und Machtpsychologie: Ahasveros, Vashti, Esther, Mordechai, Haman
	8. Themenfeld Identität, Ethnizität und Diaspora: Zwischen Verbergen, Sichtbarwerden und Gemeinschaft
	9. Theologie ohne Gottesnamen: Verborgenheit, Vorsehung, menschliche Initiative
	10. Gewalt, Ethik und die Zumutung des Schlusses
	11. Purim: Fest, Erinnerungskultur und 'Feiern nach der Angst'
	12. Neuere Forschungsansätze seit den 1990er Jahren: feministisch, postkolonial, soziologisch, reader-response
	13. Brücken zur Praxis: Bibelwoche, Erwachsenenbildung, Predigt und säkulare Anschlussfähigkeit
	Schluss: Für eine Zeit wie diese
	Auswahlbibliographie (für weitere Vertiefung)

