Das Buch Esther

fiir die Vorbereitung der Okumenischen Bibelwoche 2025/2026
Stand: 06.01.2026

Inhaltsiibersicht

Einleitung: Warum Esther ein unbequemes, ehrliches Buch ist

1. Inhalt und Dramaturgie: Die Handlung in sieben Bewegungen

2. Textuberlieferung: Masoretischer Text, Septuaginta und Alpha-Text
3. Kanonizitat und Rezeption: Warum Esther so oft am Rand stand - und
doch blieb

4. Historischer Rahmen und Historizitatsdebatte: Xerxes, Hofkultur und
‘history-like authority'

5. Gattung und literarische Konzeption: Diasporanovelle, Weisheit,
Satire, Karneval

6. Struktur und Erzahltechnik: Umkehrungen, Festgelage, Recht und
Schriftlichkeit

7. Figuren und Machtpsychologie: Ahasveros, Vashti, Esther,
Mordechai, Haman

8. Themenfeld Identitat, Ethnizitat und Diaspora: Zwischen Verbergen,
Sichtbarwerden und Gemeinschaft

9. Theologie ohne Gottesnamen: Verborgenheit, Vorsehung,
menschliche Initiative

10. Gewalt, Ethik und die Zumutung des Schlusses

11. Purim: Fest, Erinnerungskultur und 'Feiern nach der Angst'

12. Neuere Forschungsansatze seit den 1990er Jahren: feministisch,
postkolonial, soziologisch, reader-response

13. Brucken zur Praxis: Bibelwoche, Erwachsenenbildung, Predigt und
sakulare Anschlussfahigkeit

Schluss: Fur eine Zeit wie diese

Auswahlbibliographie (fur weitere Vertiefung)



Einleitung: Warum Esther ein unbequemes,

ehrliches Buch ist

Das Buch Esther ist eine der schillerndsten Erzahlungen der
Hebraischen Bibel: politisch, satirisch, pointiert, streckenweise
komisch und zugleich von existenzieller Bedrohung durchzogen. In
einer Welt hofischer Macht, juristischer Willktr und ethnischer
Anfeindung erzahlt der Text, wie eine judische Frau und ihr Cousin
Mordechai eine Vernichtungsdrohung abwenden. Das Buch ist
literarisch hoch kunstvoll komponiert. Gerade weil es auf religiose
Sprache weitgehend verzichtet, wirkt es vielen Leserinnen und Lesern
uberraschend modern: Es zeigt Menschen, die handeln mussen, ohne
dass der Erzahler die Deutung mit frommen Formeln absichert.

Hier werden die wichtigsten Linien und der aktuelle Forschungsstand
dargestellt. Dabei gilt: Einige Feststellungen sind textlich eindeutig (z.B.
das Fehlen direkter Gottesnennungen im masoretischen Text), andere
sind Deutungen oder Mehrheitspositionen (z.B. die Einordnung als
Diasporanovelle oder die Deutung als "Theologie der Verborgenheit").
Ich markiere diese Ebenen bewusst. Wo die Forschung streitet, wird der
Streit nicht weggebulgelt, sondern geordnet dargestellt.

Der Aufbau folgt einem Weg vom Text zum Kontext: Zunachst werden
Inhalt, Dramaturgie und literarische Techniken skizziert. Dann kommen
TextUberlieferung und Kanonfragen, historische Plausibilitat, Gattung
und Struktur. Darauf folgen thematische Kernbereiche (Diaspora,
Identitat, Macht, Geschlecht, Ethnizitat), die theologische Frage nach
Gottes Gegenwart im Schweigen, die ethische Zumutung der
Gewaltkapitel, Purim als Erinnerungskultur sowie schlieBlich ein
Uberblick (iber neuere Forschungsansétze (feministisch, postkolonial,
soziologisch, reader-response). Den Schluss bilden didaktische
Impulse fur die Bibelwoche und eine Auswahlbibliographie.



1. Inhalt und Dramaturgie: Die Handlung in sieben

Bewegungen

1.1 Der Auftakt: Macht, Blick, Kontrolle (Est 1)

Das Buch erdffnet mit einer Uberfiille an Machtinszenierung. Ahasveros
zeigt Reichtum, Pracht und Herrschaft: ein Fest Uber viele Tage, dann
ein weiteres Fest in der Zitadelle von Susa. Die Szene ist bewusst
uberzeichnet. Der Konig wirkt nicht wie ein souveraner Herrscher,
sondern wie jemand, der seine GroBe standig beweisen muss. In diese
Bluhne platzt die Weigerung der Kénigin Vashti, auf Befehl vorgefuhrt zu
werden. Der Text kommentiert Vashti nicht moralisch; er zeigt jedoch,
wie die Berater des Konigs eine private Krankung in eine Reichsfrage
verwandeln: Wenn Vashti "Nein" sagen darf, dann droht angeblich der
Umsturz der hauslichen Ordnung. Das Resultat ist ein Erlass, der Uber
die Ehe herrscht. Schon hier wird ein Grundzug sichtbar: Recht wird als
Instrument der Machtsicherung beschrieben.

1.2 Die Erh6hung Esthers: Anpassung als Uberlebenskunst (Est 2)
Nach Vashtis Entmachtung wird Esther Konigin. Der Text schildert das
Auswahlverfahren als Massenprozess: viele junge Frauen, kosmetische
Vorbereitungen, ein System des Zugriffs. Esther erscheint zunachst als
passiv: Sie "wird genommen" und "wird gefuhrt". Zugleich gewinnt sie
Gunst - zuerst beim Aufseher des Harems, dann beim Konig. Mordechai
tritt als Vormund und Ratgeber auf. Ein erzahlerisch wichtiger Zug ist
das Geheimnis: Esther verbirgt ihre judische Herkunft. Der Text wertet
das nicht als Glaubensschwache, sondern als diasporische Strategie.
Gleichzeitig wird Mordechais Loyalitat gegenluber dem Koénig erzahlt: Er
deckt ein Attentat auf. Entscheidend ist die Spannung, dass diese
Loyalitat zunachst unbelohnt bleibt - ein scheinbar kleiner Faden, der
spater die Wende vorbereitet.

1.3 Der Konflikt eskaliert: Von gekrankter Ehre zum
Vernichtungsplan (Est 3)
Haman wird als neuer Spitzenbeamter eingefuhrt, dem alle huldigen



sollen. Mordechai verweigert den Kniefall. Der Text erklart nicht
eindeutig, ob dies religios motiviert ist oder politisch, oder beides. Klar
ist: Haman reagiert nicht nur auf Mordechai, sondern auf dessen
Zugehorigkeit zu einem Volk. Aus der Krankung wird ein Plan zur
Ausrottung aller Juden im Reich. Hier liegt eine der scharfsten
Beobachtungen der Erzahlung: Minderheitenfeindschaft entsteht nicht
aus Fakten, sondern aus Konstruktionen. Das Edikt wird durch Geld,
Siegelring und Kurierwesen in die Peripherie des Reiches getragen.
Auffallig ist die kalte Pointe: Wahrend die Stadt Susa in Verwirrung
gerat, setzen sich Kénig und Haman zum Trinken.

1.4 Der Kern: "Fur eine Zeit wie diese" (Est 4)

Mordechai trauert 6ffentlich. Esther zogert: Wer ungerufen zum Konig
geht, riskiert den Tod. Mordechais Antwort ist der beruhmte Satz:
Vielleicht bist du gerade "fur eine Zeit wie diese" Konigin geworden. Er
fugt hinzu, dass Rettung "von einem anderen Ort" kommen werde, wenn
Esther schweigt. Der Text nennt Gott nicht; er eroffnet aber einen
Deutungsraum. Das ist zentral: Die Erzahlung zwingt nicht zu einem
Bekenntnis, aber sie konfrontiert mit Verantwortung. Esther antwortet
mit einem Fastenaufruf. Auch hier bleibt offen, ob Fasten implizit Gebet
meint. Viele Ausleger lesen es so; der Text sagt es nicht ausdrucklich.

1.5 Mut und Strategie: Die Bankette (Est 5)

Esther geht zum Koénig und gewinnt Gunst. Doch sie stellt nicht sofort
die Bitte. Stattdessen ladt sie Konig und Haman zu einem Bankett ein,
und dann zu einem zweiten. Diese Verzdgerung ist keine Schwache,
sondern eine Strategie. In der Zwischenzeit radikalisiert sich Haman: Er
lasst einen Galgen errichten, um Mordechai zu toten. Das Erzahltempo
steigert sich.

1.6 Der Wendepunkt: Schlaflosigkeit, Chronik, Umkehr (Est 6-7)
Die Wende geschieht nicht durch Wunder, sondern durch eine Kette
scheinbar kleiner Zufalle: Der Konig kann nicht schlafen, lasst sich
vorlesen, stoBt auf Mordechais Loyalitat und fragt nach einer



Belohnung. Genau in diesem Moment kommt Haman, um Mordechais
Tod zu beantragen. Der Konig fragt Haman, wie man einen Mann ehren
solle, den der Kénig ehren will. Haman halt sich selbst fir den Geehrten
- und liefert das Drehbuch fur Mordechais Triumph. Diese Szene ist
literarisch brillant: Ironie, Umkehr, 6ffentliche Demutigung. Im zweiten
Bankett legt Esther ihre Identitat offen und benennt Haman als Feind.
Haman wird am Galgen gehangt, den er fur Mordechai gebaut hat.

1.7 Nach dem Sturz: Rechtliche Grenzen, Gegenedikt, Gewalt, Fest
(Est 8-10)

Trotz Hamans Tod bleibt das Vernichtungsedikt in Kraft. Der Text
behauptet eine Unwiderruflichkeit persischer Gesetze, sodass ein
Gegenedikt notig wird: Die Juden durfen sich verteidigen. Es kommt zu
Kampfen, auch in Susa an zwei Tagen. Der Text nennt hohe Opferzahlen
und betont zugleich, dass die Juden nicht plindern. SchlieBlich wird
Purim als jahrliches Fest eingesetzt. Mordechai steigt zum hochsten
Beamten auf. Das Buch endet in einer Welt, die nicht heil ist, aber in der
eine existenzielle Gefahr abgewendet wurde.

2. Textuberlieferung: Masoretischer Text,

Septuaginta und Alpha-Text

2.1 Der masoretische Text (MT) als Basis

In evangelischen Bibeln ist der masoretische Text die Grundlage. Sein
markantester Zug ist die Abwesenheit direkter Gottesnennungen.
Ebenso fehlen explizite Hinweise auf Tempel, Tora oder Gebet.
Jerusalem wird nur randstandig erwahnt (Est 2,6). Diese Zurlckhaltung
ist nicht nur eine Randnotiz, sondern pragt die Wahrnehmung des
gesamten Buches: Was in anderen Texten als Deutung ausgesprochen
wird ("Gott tat ..."), bleibt in Esther erzahlerisch verborgen.

2.2 Die Zuséatze zur griechischen Estherfassung (LXX Additions A-F)
Die griechische Septuaginta-Version ist deutlich langer und fugt sechs
groBere Textstucke ein, die in der Forschung konventionell als A bis F



bezeichnet werden. Inhaltlich erhdhen sie den religiosen Ton:
Mordechais Traum, Gebete Esthers und Mordechais, explizite
Gottesnennungen, langere Edikttexte, zusatzliche Szenen beim
Erscheinen Esthers vor dem Konig. In katholischen Bibeln stehen diese
Zusatze im Buch; in evangelischen Ausgaben finden sie sich meistin
den Apokryphen (als "Zusatze zu Esther" oder "Rest von Esther").
Forschungslogisch ist wichtig: Diese Zusatze sind keine bloBen
Randbemerkungen, sondern zeigen eine Rezeptionsdynamik. Offenbar
empfanden Tradenten das Schweigen des MT als theologisch
unbefriedigend und wollten es ausgleichen.

2.3 Was die Zusatze theologisch "leisten"

Die Zusatze verschieben das Profil des Buches: Fasten wird mit Gebet
gefullt; Zufalle werden in Gotteslenkung Ubersetzt; das Risiko Esthers
im Thronsaal wird mit religioser Innerlichkeit verstarkt. Damit entsteht
eine Esther, die starker in die klassische Bibeltheologie integriert ist. Fur
die Forschung ist das ein Schlusselbefund: Die Traditionsgeschichte
zeigt, dass "religiose Sprache" nicht selbstverstandlich zum
Ursprungstext gehort, sondern nachgetragen werden kann. Umgekehrt
zeigt sie: Leserinnen und Leser wollten religiose Sprache, weil sie die
Unsichtbarkeit Gottes als schwierig erlebten.

2.4 Der Alpha-Text (A-Text) als dritte Gestalt

Neben MT und LXX gibt es eine weitere griechische Textform, haufig
Alpha-Text genannt. Sie ist nicht einfach eine Klrzung oder Abschrift
der LXX, sondern weist eigenstandige Abweichungen auf. Die
Forschung diskutiert, ob wir hier eine andere Edition derselben
Grundgeschichte vor uns haben, die sich parallel entwickelt hat. Fur die
Auslegung bedeutet das: Esther ist nicht nur "ein Buch", sondern ein
Traditionskomplex. Wer Theologie und Ethik des Textes diskutiert, sollte
bewusst sagen, welche Textgestalt gemeint ist.

2.5 Redaktionsgeschichtliche Modelle und ihre Grenzen
Es existieren verschiedene Modelle, wie sich die Fassungen zueinander



verhalten (Stufenmodelle, Hypothesen von vormasoretischen
Versionen, griechischen Bearbeitungen, diasporischen Ergdnzungen).
Methodisch gilt: Da wir nur wenige externe Belegtexte haben, bleiben
viele Rekonstruktionen hypothetisch. Trotzdem lasst sich ein Grundzug
plausibel festhalten: Der MT wirkt literarisch geschlossen, die LXX-
Zusatze wirken wie eine nachtragliche Theologisierung. Fur die Praxis
(Predigt, Bibelwoche) ist das entscheidend: "Ester" ist nicht Uberall
derselbe Text - und der Unterschied ist theologisch relevant.

3. Kanonizitat und Rezeption: Warum Esther so oft

am Rand stand - und doch blieb

3.1 Judische Kanonstellung und liturgische Praxis

Im judischen Kanon steht Esther in den Ketuvim ("Schriften") und gehort
zu den funf Megillot ("Rollen"). Diese Rollen werden zu bestimmten
Festen offentlich gelesen; Esther ist die Purim-Rolle. Die Praxis der
offentlichen Lesung hat das Buch gepragt: Es ist nicht nur
"Gelehrtentext", sondern Festtext. Das erklart auch, warum Humor,
Uberzeichnung und narrative Dramaturgie so stark sind. Die Erzidhlung
muss vor Publikum funktionieren.

3.2 Qumran und das Argument des Schweigens

Ein oft zitierter Befund ist, dass Esther unter den Texten von Qumran
bislang nicht nachgewiesen ist. Das ist bemerkenswert, weil von
anderen biblischen Buchern Fragmente vorhanden sind. Dennoch ist
Vorsicht notig: Aus dem Fehlen eines Textes folgt nicht zwingend, dass
er abgelehnt wurde. Es kann Zufall, Uberlieferungslﬂcke oder
Auswahlprinzip sein. Wichtig bleibt: Fur die kanonische Diskussion ist
die Qumranlage ein Indiz, aber kein Beweis.

3.3 Rabbinische Diskussionen und die Frage nach "Heiligkeit"
In der rabbinischen Literatur wird diskutiert, ob Esther "die Hande
verunreinigt" - eine Formulierung, die im rabbinischen Diskurs auf
Heiligkeit und kanonische Qualitat verweist. Dass solche Debatten



existierten, zeigt: Esther war nicht selbstverstandlich. Grinde sind
plausibel: der fehlende Gottesname, die Festbegriundung fur Purim
(kein Torafest), die problematische Gewalt am Ende. Gleichzeitig
gewann das Buch in der judischen Tradition enorme Bedeutung: Es
wurde zum ldentitatsbuch der Diaspora. In der mittelalterlichen
judischen Philosophie findet sich eine besonders hohe Wertschatzung;
manche Traditionen stellen Esther sogar in einen besonderen Rang.
Hier ist jedoch sauber zu unterscheiden: Hohe Wertschatzung ist nicht
identisch mit einem historischen Nachweis fruher
Kanonentscheidungen, sondern ein Ergebnis langfristiger Rezeption.

3.4 Christliche Rezeption: zogerlich, uneinheitlich, oft skeptisch
Im Neuen Testament gibt es keine direkten Zitate aus Esther. Auch in
frihen christlichen Kanonlisten und in der patristischen Auslegung
spielte Esther lange eine kleinere Rolle. In der Westkirche war die LXX-
Fassung mit Zusatzen verbreiteter, was Esther religioser erscheinen
lasst als der MT. Reformatorisch wurde das Buch teils scharf kritisiert,
besonders wegen seiner "heidnischen" Atmosphéare und der Gewalt.
Diese Kritik ist Teil der Auslegungsgeschichte und darf nicht
verschwiegen werden.

3.5 Moderne Neubewertung

Seit dem 20. Jahrhundert, besonders seit den 1990er Jahren, ist eine
deutliche Neubewertung sichtbar. Die literarische Qualitat wird starker
gewurdigt, ebenso die soziale Realitat der Diaspora und die Rolle von
Machtstrukturen. Zugleich ist nach der Shoah die Frage nach
antisemitischer Bedrohung und nach judischer Selbstbehauptung neu
gestellt worden. Diese Kontexte verandern die christliche Lekture:
Esther wird weniger als "frommes Defizit" gelesen, sondern als ehrliche
Erzahlung aus einer gefahrlichen Welt heraus.



4. Historischer Rahmen und Historizitatsdebatte:

Xerxes, Hofkultur und 'history-like authority'

4.1 Ahasveros und Xerxes: Plausibilitat ohne Gewissheit

Der Konig Ahasveros wird haufig mit Xerxes |. (486-465 v. Chr.)
identifiziert. Diese ldentifikation ist plausibel: Der Zeitrahmen passt, die
persische Hofwelt wird mit vielen realistischen Details beschrieben,
und Xerxes ist in griechischen Quellen als exzessiv und leicht
beeinflussbar charakterisiert. Dennoch ist die Identifikation nicht
zwingend. Schon die Septuaginta gibt den Namen teils anders wieder.
Fur eine seriose Darstellung gilt daher: Xerxes ist die verbreitetste
Identifikation, aber die Frage bleibt offen.

4.2 Argumente gegen eine wortliche Historizitat
Die Forschung nennt mehrere Probleme, wenn man Esther als exakte
Geschichtsschreibung liest:

- Die Zahlder "127 Provinzen" wirkt gegenuber der in griechischen
Quellen bezeugten Verwaltungsstruktur uberhoht.

- Die Darstellung persischer Gesetzes-Unwiderruflichkeitistin
dieser Form auBerhalb der Bibel nicht sicher belegt.

- Mordechais Deportationsangabe (Est 2,6) scheint chronologisch
zu weit zuruckzuliegen, wenn sie auf Mordechai selbst bezogen
wird; manche Ausleger beziehen sie auf einen Vorfahren.

- Die Massentdtungen am Ende (inklusive groBer Zahlen) wirken
uberzeichnet.

- Herodot nennt fur Xerxes eine Konigin namens Amestris; die
Frage, ob und wie Esther dazu passt, ist offen.

Solche Punkte sprechen gegen eine naive "Es war genau so" Lekture.

4.3 Argumente fur einen historischen Wissenshintergrund
Gleichzeitig enthalt Esther eine erstaunliche Dichte an plausiblen
Details: hofische Verfahren, Rangordnung, Beratergremien,
Kurierwesen, Siegelpraxis, Palasttopographie, und die Logik politischer



10

Entscheidungen. Auch wenn Einzelheiten literarisch ausgeschmuckt
sind, spricht vieles dafur, dass der Autor (oder die Traditionslinie)
persische Verhaltnisse kannte oder aus glaubwurdigen
Erzahltraditionen schopfte. Historisch ist auBerdem plausibel, dass
Juden im persischen Reich in unterschiedlichen Stadten lebten,
integriert und zugleich verletzlich.

4.4 Zwischenfazit: Geschichtsliterarisches Erzahlen

Ein verbreiteter Konsens lautet: Esther ist keine moderne Historiografie,
aber auch keine reine Fantasie. Der Text erzeugt einen Eindruck von
Geschichtsnahe ("history-like authority"): Er nutzt reale Machtlogik und
plausible Verwaltung, um eine existentielle Geschichte zu erzahlen.
Diese Einordnung hat den Vorteil, dass sie sowohl die literarische
Gestaltung als auch den realen Hintergrund ernst nimmt.

4.5 Datierung: Spate Perserzeit oder frithe Hellenistik?

Die sprachliche Gestalt des Hebraischen, persische Lehnwdrter und
das Fehlen griechischer Entlehnungen werden haufig als Argumente fur
eine Datierung vor der tiefen Hellenisierung herangezogen. Oft wird ein
Zeitraum zwischen ca. 400 und 200 v. Chr. genannt. Auch hier gilt: Es
sind Indizien, keine mathematischen Beweise. Aber sie reichen aus, um
die Entstehung deutlich nach Xerxes, aber vor der fest etablierten
griechischen Kultur im Land zu vermuten.

5. Gattung und literarische Konzeption:

Diasporanovelle, Weisheit, Satire, Karneval

5.1 Diasporanovelle als Mehrheitsbegriff

Viele Ausleger beschreiben Esther als Diasporanovelle: eine Erzahlung
uberjudisches Leben in der Fremde, mit Motiven von Anpassung,
Gefahr, Loyalitat und Rettung. Parallelen bestehen zur
Josephsgeschichte (Aufstieg im Fremdland, Rettung des eigenen
Volkes), aber auch zu Daniel (judische Figuren am fremden Hof), sowie
zu anderen Diasporatexte wie Tobit oder Judit (je nach Kanon). Die



11

Kategorie "Novelle" betont die literarische Gestaltung: pointierte
Szenen, klare Dramaturgie, starke Wendepunkte.

5.2 Weisheitliche Elemente

Neben der Diaspora-Perspektive fallt eine weisheitliche Logik auf:
Entscheidend sind Klugheit, Timing, MaB, Geduld und die Kunst,
Machtstrukturen zu lesen. Esther gewinnt nicht durch rohe Gewalt,
sondern durch Einsicht in das System. Der Konig wird nicht moralisch
gelautert, sondern taktisch genutzt. In dieser Hinsicht ist Esther eine
Schule praktischer Klugheit. Manche Forschung spricht deshalb von
einer "historicized wisdom tale": eine weisheitliche Erzahlung im
historischen Gewand.

5.3 Satire und Uberzeichnung

Esther ist zugleich eine Macht-Satire. Der Konig ist machtig und doch
abhangig: Er handelt auf Rat, reagiert emotional, unterschreibt, was
man ihm vorlegt. Haman ist ein Beispiel eskalierender Eitelkeit. Die
Zahlen wirken bewusst Ubertrieben: 180 Tage Fest, 50 Ellen hoher
Galgen, riesige Opferzahlen. Solche Uberzeichnung ist nicht zufallig; sie
dient der Entlarvung imperialer Hybris und der Zuspitzung der
Erzahlbotschaft: Wer sich fur unantastbar halt, kann sturzen.

5.4 Karnevalesk und Festlogik

Im Blick auf Purim wird Esther oft als "karnevalesk" beschrieben: Rollen
werden vertauscht, Macht wird verspottet, die Bedrohten feiern. Purim
ist ein Fest, das gerade durch Ausgelassenheit und Verkleidung die
Erinnerung an die Bedrohung wachhalt. Der Text selbst ist dafur
gemacht: Er ist performativ, laut, lebendig, mit starken Kontrasten. Das
erklart auch, warum ein nuchternes moralisches Urteil uber Figuren
manchmal am Text vorbei geht: Esther funktioniert wie ein Festtext, der
Identitat stiftet.

5.5 Gattung als offene Frage
Trotz allem passt Esther in keine einzige Schublade. Es ist zugleich
Hofgeschichte, Diasporaerzahlung, Satire, Festlegende und politischer



Thriller. Die Forschungslage ist daher am besten so
zusammenzufassen: Mehrere Gattungsmerkmale Uberlagern sich.
Genau das macht die Erzahlung robust und anschlussfahig.

6. Struktur und Erzahltechnik: Umkehrungen,

Festgelage, Recht und Schriftlichkeit

6.1 Umkehrungen (Reversals) als Leitstruktur
Ein zentrales erzahlerisches Prinzip ist die Umkehrung. Die Kontraste
sind sorgfaltig gebaut:

- Vashtiverliert die Krone; Esther erhalt sie.

- Mordechai wird zunachst ubersehen; spater wird er 6ffentlich
geehrt.

- Haman plant Mordechais Tod; am Ende stirbt er selbst am
Galgen.

- Ein Vernichtungsedikt wird durch ein Gegenedikt neutralisiert.

Diese Umkehrungen sind nicht nur Dramaturgie, sondern Deutung in
erzahlerischer Form: Macht ist instabil; Uberheblichkeit tragt den
Samen des Sturzes; Rettung kann aus scheinbaren Nebensatzen
entstehen.

6.2 Kapitel 6 als narrativer Mittelpunkt

12

Viele Strukturmodelle setzen den Schwerpunkt auf Kapitel 6: Der Konig

kann nicht schlafen, die Chronik wird gelesen, Mordechai wird erinnert

und geehrt. Dieser Mittelpunkt ist theologisch interessant, gerade weil
er ohne Gottesrede auskommt. Der Text zeigt: Geschichte hangt an
Erinnerung. Wer erinnert wird, lebt. Wer vergessen wird, ist gefahrdet.
Esther erzahlt Rettung als Wiederentdeckung einer ubersehenen Tat.

6.3 Die zehn Festgelage als dramaturgische Anker

Auffallig ist die Haufung von Festgelagen (hebraisch mishteh). Fast die
Halfte der biblischen Vorkommen dieses Wortes findet sich in Esther.
Die Gelage markieren Macht, Ausschluss, Wendepunkte und



13

schlieBlich Feiern der Rettung. Das erste Gelage zeigt imperiale Pracht,
das funfte (Konig + Haman) steht neben der Verwirrung der Stadt, die
spateren Gelage werden zu Feiern der Befreiung. So wird aus der
Trinkkultur des Hofes ein Gegenbild: Fest kann zerstoren, aber auch
heilen, je nachdem, wessen Fest es ist und wozu es dient.

6.4 Recht, Edikte und die Macht des Geschriebenen

Estherist auch ein Buch uber Texte: Erlasse, Briefe, Listen, Chroniken.
Macht wird durch Schrift fixiert. Gleichzeitig kann Schrift
umgeschrieben werden: Das Gegenedikt ist eine Form von
Gegenschrift. Diese Schriftlichkeit ist ein realistischer Zug imperialer
Systeme und zugleich eine theologische Metapher: Rettung kommt
durch einen anderen Text - durch ein anderes Wort. Der "Kampf"
verlauft nicht nur auf StraBen, sondern auch in Kanzleien.

6.5 Erzahlhaltung: Der Erzdhler kommentiert selten

Der Erzahler halt sich zuruck. Er bewertet Figuren kaum explizit. Er
erklart keine Motive endgultig. Dadurch entsteht ein Raum, in dem
Leserinnen und Leser aktivdeuten mussen. Das macht Esther zugleich
irritierend und produktiv: Es zwingt nicht zu eindeutigen moralischen
Urteilen, sondern fordert reflektierte Lekture.

7. Figuren und Machtpsychologie: Ahasveros, Vashti,

Esther, Mordechai, Haman

7.1 Ahasveros: Der machtige, aber lenkbare Koénig

Ahasveros erscheint als Inbegriff imperialer Macht - und zugleich als
ihre Karikatur. Er ist reich, hat Zugriff auf Menschen, Erlasse und
Gewalt. Gleichzeitig wirkt er unselbstandig: Er braucht Berater, reagiert
emotional, unterschreibt fremde Interessen. Das ist mehr als
Charakterzeichnung: Es ist Machtkritik. Das Imperium ist nicht nur
bdse, sondern auch lacherlich. Gerade darin liegt seine Gefahr: Es kann
aus Willkur todlich werden.



14

7.2 Vashti: Grenzziehung, Widerstand, Deutungsoffenheit

Vashti sagt "Nein" - und wird abgesetzt. Der Text bewertet sie nicht
eindeutig. In der Forschung wurde sie unterschiedlich gelesen: als
feministische lkone des Widerstands, als unkluge Figur, als Opfer eines
Systems. Serios ist: Der Text zeigt, dass ihre Weigerung einen
Machtapparat in Bewegung setzt, der Frauen kollektiv diszipliniert.
Vashti steht damit fur die Frage: Wer darf Grenzen setzen, und welche
Strafe folgt? Ihre Rolle ist klein, aber theologisch und ethisch
bedeutsam.

7.3 Esther: Zwischen Anpassung und Initiative

Esther ist die komplexeste Figur. Am Anfang scheint sie angepasst: Sie
gehtin den Harem, lebt nach den Regeln des Hofes, verbirgt ihre
Herkunft. Spater wird sie zur Handelnden: Sie plant, riskiert, spricht. Die
Forschung schwankt zwischen verschiedenen Charakterbildern: Esther
als weise Hofdiplomatin, Esther als manipulativ, Esther als Marionette
Mordechais, Esther als Heldin. Wahrscheinlich ist: Der Text zeichnet sie
ambivalent, weil diasporische Existenz ambivalent ist. Esther handelt
nicht im leeren Raum, sondern in einem System, das sie zugleich
schutzt und bedroht.

7.4 Mordechai: Loyalitat und Widerstand in einer Person

Mordechai ist zugleich loyal und widerstandig. Er dient dem Reich (er
deckt ein Attentat auf), aber er verweigert Haman die Ehrerbietung. Er
fordert Esther heraus, ihre Position zu nutzen. Er ist nicht "der Fromme",
der sich aus Politik heraushalt, sondern ein Akteur in der Offentlichkeit.
Das macht ihn zu einer exemplarischen Figur fur Diaspora: Treue
gegenuber dem Gemeinwesen, aber nicht um den Preis der
Selbstaufgabe.

7.5 Haman: Eitelkeit, Hass, Eskalation

Haman ist weniger ein realistisches Psychogramm als eine typisierte
Figur: gekrankte Ehre, Machtgier, antisemitische Projektion. Seine
Eitelkeit ist grotesk: Er kann die Einladung der Konigin nicht genieBen,



15

solange Mordechai lebt. Er steigert sich in Gewaltfantasien hinein und
errichtet den Galgen. Die Erzahlung stellt ihn als Beispiel dar, wie
persdnliche Krankung in kollektive Vernichtungspolitik umkippen kann -
eine erschreckend reale Dynamik, auch wenn die Figurenzeichnung
selbst satirisch ist.

8. Themenfeld Identitat, Ethnizitat und Diaspora:
Zwischen Verbergen, Sichtbarwerden und

Gemeinschaft

8.1 Das "Verbergen" als Motiv

Esther lebt zunachst verborgen: Sie sagt nicht, dass sie Judin ist. Dieses
Motiv verbindet sich in der judischen Auslegung oft mit dem Gedanken
des verborgenen Angesichts Gottes (hester panim, sinngeman
"verhulltes Angesicht"). Das Wortspiel ist deuterisch, nicht textlich
zwingend - aber es erklart, warum Esther als Buch Uber Verborgenheit
gelesen wurde: ldentitat kann verborgen sein, ohne verloren zu gehen.

8.2 Ethnizitat als Konfliktmarker

Der Konflikt im Buch ist klar ethnisch markiert: Juden gegen Nichtjuden
bzw. gegen Judenfeinde. Gleichzeitig zeigt der Text, dass Ethnizitatim
Imperium politisch gemacht wird: Haman benutzt das "Anderssein" als
Vorwand, um Vernichtung zu legitimieren. Esther zeigt damit eine
Mechanik von Minderheitenfeindschaft: Aus "sie sind anders" wird "sie
bedrohen das Reich". Die Erzahlung betont zugleich, dass nicht die
Juden den Konflikt suchen, sondern ihre Gegner.

8.3 Diaspora ohne Heimkehrhorizont

Im Unterschied zu Esra und Nehemia oder zu prophetischen
Heimkehrvisionen kennt Esther keinen Ruckkehrhorizont. Die
Geschichte beginnt und endet in Susa. Die Diaspora wird nicht als
Defizit beschrieben, sondern als Lebensraum, der gestaltet werden
kann - trotz Gefahr. Das ist eine theologische Provokation: Gottes Volk



16

kann auch ohne Tempel und ohne sichtbare Gottesrede leben. Diese
Perspektive ist fur moderne Migrantenerfahrungen anschlussfahig.

8.4 "Konversionen" und soziale Dynamik

Est 8,17 spricht davon, dass viele aus den Volkern "Juden wurden" (je
nach Ubersetzung). Die Forschung diskutiert, ob hier echte Konversion,
Anpassung, Furcht oder politische Opportunitat gemeint ist. Sicher ist:
Der Text zeigt einen Stimmungsumschwung. Nach der Rettung
verschiebt sich die soziale Machtbalance. Fur die Deutung ist wichtig,
nicht vorschnell zu romantisieren: Es geht auch um Schutz durch
Zugehorigkeit, nicht nur um religiose Uberzeugung.

8.5 Gemeinschaft durch Erinnerung

Purim stiftet Gemeinschaft: durch Erzahlen, Schenken, Teilen und
Feiern. Das ist eine Form diasporischer Identitatsbildung. Der Text
prasentiert Identitat nicht primar als Dogma, sondern als Praxis: Man
erinnert sich gemeinsam an Bedrohung und Rettung, und genau
dadurch bleibt das Volk handlungsfahig.

9. Theologie ohne Gottesnamen: Verborgenheit,

Vorsehung, menschliche Initiative

9.1 Gesicherter Befund und theologische Herausforderung

Dass der Gottesname im masoretischen Text fehlt, ist eine textlich klare
Beobachtung. Ebenso ist klar: Viele klassische Marker biblischer
Frommigkeit fehlen (Tempel, Opfer, Bundessprache, Toragehorsam,
Gebet). Das hat Ausleger irritiert. Manche empfanden Esther als "zu
profan". Gerade deshalb wurden die griechischen Zusatze geschaffen,
die Gebete und Gottesreden nachliefern.

9.2 Die Deutung der Vorsehung (Providenz) als Mehrheitslesart
Viele Ausleger lesen Esther als Erzahlung der Vorsehung: Gott wirkt
unsichtbar durch Zufalle, Wendungen, Timing. Diese Lesart ist
plausibel, weil der Text auffallig viele "Zufalle" enthalt, die zum Guten



17

fuhren: die Wahl Esthers, die Entdeckung des Attentats, die
Schlaflosigkeit des Kbnigs, das richtige Timing der Bankette. Aber: Der
Erzahler sagt nicht "Gott tat es". Daher bleibt die Vorsehungsdeutung
eine Interpretation. Sie ist stark, aber nicht zwingend.

9.3 Menschliche Initiative als theologisches Signal

Ein markanter Zug ist, dass Rettung nicht durch Wunder, sondern durch
menschliche Initiative geschieht. Esther plant, Mordechai appelliert, die
Juden organisieren sich. Das ist theologisch nicht schwach, sondern
eine eigene Form von Theologie: Gott (falls man ihn mitliest) wirkt nicht
statt der Menschen, sondern durch ihren Mut und ihre Klugheit. Fur
moderne Leserinnen und Leser ist das eine Brucke: Man muss nicht auf
spektakulare Eingriffe warten, um verantwortlich zu handeln.

9.4 Das Schweigen als literarische Strategie

Das Schweigen Gottes kann als literarische Strategie verstanden
werden. Der Text spiegelt eine Erfahrung vieler Menschen: In Gefahr ist
Gott nicht immer laut. Gerade in der Diaspora, fern von Tempel und
Kult, wird Glauben nicht durch sichtbare Zeichen garantiert. Esther legt
nahe, dass Treue und Hoffnung auch unter Bedingungen der
Unsichtbarkeit moglich sind.

9.5 Vergleich mit anderen biblischen Erzahlformen

Vergleichbar sind Joseph und Ruth: Dort wird Gottes Handeln ebenfalls
nicht standig erklart, sondern haufig in der RUckschau gedeutet. Bei
Ruth wird Gott zwar genannt, aber das Handeln bleibt unspektakular.
Bei Joseph zeigt sich Vorsehung erst im Ruckblick. Esther radikalisiert
diese Erzahltheologie, indem es die Gottesnennung ganz weglasst.
Dadurch entsteht ein "offener" Text, der unterschiedlich gelesen
werden kann: religios, sakular oder zwischen beiden.

10. Gewalt, Ethik und die Zumutung des Schlusses

10.1 Der Befund: Gewalt ist prasent - und selten kommentiert
Das Buch endet nicht mit Verséhnung, sondern mit Kdmpfen, Toétungen



18

und der Einrichtung eines Festes. Der Text nennt hohe Opferzahlen. Er
betont zugleich, dass die Juden nicht plundern. Moralische
Kommentare fehlen weitgehend. Das ist der Befund.

10.2 Notwehr-Lesarten und ihre Grenzen

Viele Ausleger verstehen die Gewalt als Notwehr im Angesicht eines
geplanten Genozids. Das Gegenedikt erlaubt Verteidigung; die Gegner
werden als Angreifer markiert. Diese Lesart ist im Text angelegt.
Zugleich bleiben Fragen: Warum die zweite Tagesverlangerung in Susa?
Warum die hohen Zahlen? Wie verhalt sich die Freude am Sturz der
Feinde zur Ethik anderer biblischer Texte? Hier muss man ehrlich sein:
Esther lost diese Spannungen nicht auf.

10.3 Literarische Uberzeichnung als Deutungsschliissel

Eine verbreitete Erklarung ist die literarische Uberzeichnung: Die Zahlen
sind Teil der satirischen Dramaturgie und der Festlogik. Sie markieren
totale Umkehr: Aus totaler Bedrohung wird totale Rettung. Das macht
die Gewalt nicht automatisch "gut", aber es erklart, warum der Text
nicht wie ein moralphilosophischer Traktat funktioniert. Er ist
Festlegende und ldentitatserzahlung.

10.4 Lesen nach der Shoah und im christlich-jiidischen Gesprach

In christlicher Lekture ist nach 1945 ein besonderes MaB an Sensibilitat
notig. Estherist ein judischer Text uber die Abwehr eines
Vernichtungsplans. Christliche Kritik an "judischer Rache" ist historisch
belastet und kann antisemitische Muster reproduzieren. Gleichzeitig
darf die ethische Frage nicht verboten werden. Ein verantwortlicher
Weg ist: Esther im Kontext existenzieller Bedrohung lesen, die Funktion
der Erzahlung als Uberlebens- und Erinnerungsbuch ernst nehmen, und
zugleich die Spannung zur Feindesliebe-Thematik des Neuen
Testaments klar benennen. Die Bibel enthalt unterschiedliche
Stimmen; Esther ist eine davon.

10.5 Praktische hermeneutische Konsequenz
Fur Bibelarbeit und Predigt ist es hilfreich, die Gewaltstellen nicht zu



19

ubergehen, aber auch nichtisoliert zu skandalisieren. Man kann fragen:
Was macht Gewalt mit einer bedrohten Gemeinschaft? Wie wird Recht
instrumentalisiert? Wie wird Selbstschutz organisiert? Und: Wie gehen
wir heute mit Feindbildern um, ohne die Bedrohungserfahrung zu
verharmlosen?

11. Purim: Fest, Erinnerungskultur und 'Feiern nach

der Angst'

11.1 Purim als Zielpunkt der Erzahlung

Der Text steuert nicht nur auf Rettung zu, sondern auf Erinnerung. Purim
ist die institutionalisierte Erinnerung an eine abgewendete Vernichtung.
Wichtig ist: Das Fest wird nicht durch gottlichen Befehl eingesetzt,
sondern durch Briefe und gemeinschaftliche Ubereinkunft. Das ist
theologisch bedeutsam: Erinnerung ist eine Aufgabe des Volkes.

11.2 Bedeutungselemente: Erzahlen, Schenken, Teilen

Purim ist (nach Esther) verbunden mit Freude, gegenseitigen Gaben und
Unterstutzung der Armen. Damit wird die Rettung sozial geerdet: Wer
gerettet wurde, teilt. Die Festfreude ist nicht nur Party, sondern
Gemeinschaftsethik.

11.3 Karnevaleskes Moment und Ernst der Bedrohung

Die spatere Purim-Praxis ist oft karnevalesk: Verkleidung, Larm,
Rollentausch, Ausgelassenheit. Das ist kein Zeichen von
Oberflachlichkeit, sondern eine Form, Angst zu verwandeln. Gerade
weil die Geschichte von Vernichtung handelt, darf man feiern - nicht als
Verdrangung, sondern als Widerstand gegen die Macht des Schreckens.

11.4 Purim und der Name "Esther"

In der judischen Auslegung wurde die Verborgenheit Gottes mit der
"Verhullung" (hester) verbunden. Das ist ein spaterer Deutungshorizont,
nicht zwingend im Text angelegt. Aber er erklart, warum Purim ein Fest



20

ist, das mit Masken und Verhullung spielt: Das Verborgene wird
sichtbar, ohne dass es seine Tiefe verliert.

12. Neuere Forschungsansatze seit den 1990er
Jahren: feministisch, postkolonial, soziologisch,

reader-response

12.1 Warum der Blick sich verandert hat

Seitden 1990er Jahren ist in der Estherforschung eine starkere
Sensibilitat fur literarische Feinheiten, Machtfragen und kulturelle
Kontexte sichtbar. Esther wird weniger als "frommer Mangeltext" und
mehr als komplexe Diasporaliteratur gelesen. Das betrifft besonders
drei Diskussionsfelder: Gender, Empire und Identitat.

12.2 Feministische Lektlren: Esther und Vashti

Feministische Auslegungen haben die Aufmerksamkeit auf Vashti und
Esther gelenkt. Vashti wird als Symbol fur weibliche Selbstbestimmung
gelesen: ein Nein gegen Objektivierung. Esther wird als weibliche
Machtfigur interpretiert, die innerhalb eines patriarchalen Systems
Handlungsmacht gewinnt. Kritische feministische Stimmen fragen
dagegen, ob Esther nicht zu sehr im System aufgeht (Harem,
Sexualpolitik, Schonheit als Kapital). Methodisch ist wichtig: Esther ist
nicht einfach "Vorbild" oder "Anti-Vorbild". Die Erzahlung zeigt
Uberleben in einem System, das Frauen begrenzt. Gerade diese
Ambivalenz macht sie realistisch.

12.3 Postkoloniale Lektiiren: Leben im Imperium

Postkoloniale Ansatze fragen nach dem Verhaltnis von Diaspora und
Empire. Esther zeigt, wie Minderheiten unter imperialer Herrschaft
agieren: nicht durch offene Rebellion, sondern durch subversive
Nutzung von Hofmechanismen. Macht ist nicht monolithisch; sie ist
durch Berater, Schrift, Rituale und Affekte vermittelt. Der Text entlarvt
imperiale Hybris (Pracht, Fest, Erlasse) und zeigt zugleich, dass das



21

Imperium Recht und Schutz versprechen kann, aber keine Sicherheit
garantiert.

12.4 Soziologische und anthropologische Lekturen: Fest, Identitat,
Gewalt

Soziologische Zugange betrachten Purim als Identitatsritual:
Gemeinschaft wird durch gemeinsames Erzahlen und Feiern
stabilisiert. Anthropologische Perspektiven interessieren sich fur die
karnevaleske Umkehr: Rollen werden vertauscht, Bedrohte lachen uber
die Machtigen, Angst wird in Ritual verwandelt. Hier wird Esther als
kulturelle Praxis sichtbar, nicht nur als Text.

12.5 Reader-response und dekonstruktive Anséatze
Reader-response-Lektlren betonen, dass Esther seine Deutung nicht
vorgibt. Der Text lasst Leerstellen: Warum kniet Mordechai nicht? Was
genau denkt Esther? Wie bewertet man die Gewalt? Solche Leerstellen
aktivieren die Leserinnen und Leser. Dekonstruktive Ansatze zeigen, wie
der Text Identitat konstruiert und zugleich destabilisiert: Esther ist
Koénigin und Judin, sichtbar und verborgen, angepasst und widerstandig.
Solche Spannungen sind nicht Defekte, sondern Teil der Textkunst.

12.6 Konsequenz: Esther als vielstimmiger Resonanzraum

Der Gesamttrend der neueren Forschung ist: Esther ist literarisch
kluger, theologisch subtiler und ethisch herausfordernder als altere
Urteile ("religios leer") nahelegen. Das Buch wird zunehmend als
Resonanzraum gelesen, in dem unterschiedliche Erfahrungen von
Diaspora und Bedrohung artikulierbar werden.

13. Briicken zur Praxis: Bibelwoche,
Erwachsenenbildung, Predigt und sakulare

Anschlussfahigkeit

13.1 Warum Esther gut in sidkulare Offentlichkeiten passt
Viele Menschen sind religidos ungebunden, aber ethisch sensibel fur



22

Machtmissbrauch, Diskriminierung und Mut. Esther setzt genau dort
an: Es spricht von Verantwortung, ohne religiose Sprache
aufzuzwingen. Man kann das Buch lesen, ohne "Kirchendeutsch" zu
verstehen. Gerade das macht es fur Zeitungsandachten,
Gesprachsabende und 6kumenische Bibelwochen attraktiv.

13.2 Die sieben Abende als dramaturgischer Bogen
Ein Bibelwochen-Konzept mit sieben Abenden kann die innere
Dramaturgie des Buches aufnehmen:

(1) Macht und Kontrolle (Est 1): Wer setzt Grenzen? Was passiert,
wenn jemand "Nein" sagt?

(2) Anpassung und Verbergen (Est 2): Wie lebt man mit doppelter
Identitat?

(3) Hass und Mechanik der Ausgrenzung (Est 3): Wie entsteht
Vernichtungspolitik?

(4) Berufung zur Verantwortung (Est 4): "FUr eine Zeit wie diese" -
wann ist Schweigen keine Option?

(5) Mut und Klugheit (Est 5): Strategien in asymmetrischen
Machtverhaltnissen

(6) Umkehr und Entlarvung (Est 6-7): Wie kippt Macht? Welche Rolle
spielt Erinnerung?

(7) Feiern nach der Angst (Est 9-10): Wie wird Rettung erinnert, ohne
Gewalt zu glorifizieren?

13.3 Gesprachsimpulse aus der Forschung
Die vertiefte Forschung hilft, Gesprache zu offnen:

- Feministische Perspektive: Vashti und Esther als zwei Modi von
Widerstand (Grenze setzen vs. System klug nutzen).

- Postkolonial: Imperium als ambivalentes System von Recht und
Willkar.

- Theologisch: Gottes Schweigen als realistische Religionsform -
nicht als Abwesenheit.



23

- Ethik: Gewalt als offene Zumutung; Notwehr und Festlogik, aber
keine billige Rechtfertigung.

13.4 Homiletische Linie

Fur Predigt und Andacht ist eine tragfahige Linie: Mut entsteht oft nicht
aus Heldentum, sondern aus Verantwortung. Esther handelt nicht, weil
sie keine Angst hat, sondern weil Angst nicht das letzte Wort behalten
darf. Man kann das mit heutigen Erfahrungen verbinden: Arbeitsplatz,
Politik, Mobbing, Rassismus, digitale Hetze, Zivilcourage. Und man
kann - wenn christlich gepredigt wird - die Bricke schlagen: Gottes
Wirken ist nicht immer laut; manchmal zeigt es sich in der Kraft, den
ersten Schritt zu tun.

13.5 Ein ehrliches Ende

Die Bibelwoche sollte nicht so tun, als sei Esther moralisch glatt.
Gerade das macht sie stark: Es ist eine Geschichte, die nicht fur das
Lehrbuch geschrieben wurde, sondern aus einer gefahrlichen Welt
heraus. Wer das ernst nimmt, gewinnt Tiefe - und Respekt vor der
judischen Tradition, in der Esther bis heute ein Festtext ist.

Schluss: Fur eine Zeit wie diese

Esther ist kein frommes Lehrbuch, sondern eine literarisch dichte,
theologisch zuruckhaltende und ethisch herausfordernde Erzahlung.
Sie zeigt Macht und Willkur, Angst und Mut, Verbergen und
Sichtbarwerden, und am Ende ein Fest, das die Erinnerung an Rettung
wach halt. Gerade weil der Text Gott nicht nennt, ladt er dazu ein,
Verantwortung nicht zu delegieren, sondern zu ibernehmen. Und
gerade weil er die Welt nicht beschdnigt, spricht er in unsere
Gegenwart. Vielleicht liegt darin seine leise, aber robuste Botschaft: Es
gibt Zeiten, in denen Menschen gebraucht werden - fur eine Zeit wie
diese.



24

Auswahlbibliographie (fiir weitere Vertiefung)
Hinweis: Diese Bibliographie bundelt die in unseren Materialien
genannten Standardtitel und haufig zitierte Forschungsliteratur. Sie
ersetzt keine vollstandige Bibliographie, bietet aber eine belastbare
Grundlage zur Vertiefung.

Alter, Robert: The Art of Biblical Narrative. New York 1981.

Anderson, Bernhard W.: Understanding the Old Testament (versch.
Aufl.).

Bardtke, Hans: Das Buch Esther (KAT). Gutersloh 1963.

Beal, Timothy K.: The Book of Hiding: Gender, Ethnicity, Annihilation,
and Esther. New York 1997.

Bechtel, Carol M.: Esther. Interpretation: A Commentary for Preaching
and Teaching. Louisville 2002.

Berlin, Adele: Esther (JPS Commentary). Philadelphia 2001.

Brenner, Athalya (Hg.): Ruth and Esther. Sheffield 1999.

Clines, David J. A.: The Esther Scroll: The Story of the Story. Sheffield
1984.

Day, Linda: Esther. Abingdon Old Testament Commentary. Nashville
2005.

Fox, Michael V.: Character and Ideology in the Book of Esther. Columbia
2001.

Gerleman, Gillis: Esther (BK). Neukirchen-Vluyn 1973 (u. spatere Aufl.).
Hoschander, Jacob: Book of Esther in the Light of History. 1923.
Kottsieper, Ingo: Zusatze zu Esther (ATD-A). Gottingen 1998.
Levenson, Jon D.: Esther (Old Testament Library). Louisville 1997.
Loader, James A.: Esther (ATD 16/2). Gottingen 1992.

Meinhold, Arndt: Esther (ZBK.AT). Zurich 1983.

Moore, Carey A.: Esther (Anchor Bible 7B). New York 1971.

Moore, Carey A.: Daniel, Esther and Jeremiah: The Additions (Anchor
Bible 44). New York 1977.

Niditch, Susan: Underdogs and Tricksters. San Francisco 1987.

Paton, Lewis B.: Esther (ICC). 1905.



25

Talmon, Shemaryahu: Wisdom in the Book of Esther. Vetus
Testamentum 13 (1963), 422-455.

Walfish, Barry Dov: Esther in Medieval Garb. Albany 1993.

Wills, Lawrence: The Jew in the Court of the Foreign King. Minneapolis
1990.

Yamauchi, Edwin M.: Persia and the Bible. 1990.



	Inhaltsübersicht
	Einleitung: Warum Esther ein unbequemes, ehrliches Buch ist
	1. Inhalt und Dramaturgie: Die Handlung in sieben Bewegungen
	2. Textüberlieferung: Masoretischer Text, Septuaginta und Alpha-Text
	3. Kanonizität und Rezeption: Warum Esther so oft am Rand stand - und doch blieb
	4. Historischer Rahmen und Historizitätsdebatte: Xerxes, Hofkultur und 'history-like authority'
	5. Gattung und literarische Konzeption: Diasporanovelle, Weisheit, Satire, Karneval
	6. Struktur und Erzähltechnik: Umkehrungen, Festgelage, Recht und Schriftlichkeit
	7. Figuren und Machtpsychologie: Ahasveros, Vashti, Esther, Mordechai, Haman
	8. Themenfeld Identität, Ethnizität und Diaspora: Zwischen Verbergen, Sichtbarwerden und Gemeinschaft
	9. Theologie ohne Gottesnamen: Verborgenheit, Vorsehung, menschliche Initiative
	10. Gewalt, Ethik und die Zumutung des Schlusses
	11. Purim: Fest, Erinnerungskultur und 'Feiern nach der Angst'
	12. Neuere Forschungsansätze seit den 1990er Jahren: feministisch, postkolonial, soziologisch, reader-response
	13. Brücken zur Praxis: Bibelwoche, Erwachsenenbildung, Predigt und säkulare Anschlussfähigkeit
	Schluss: Für eine Zeit wie diese
	Auswahlbibliographie (für weitere Vertiefung)

